

# الله المحالية

"اَلْيَوْمَ اَكُمَلْتُ لَكُمُ دِيْنَكُمُ وَاَتُمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعُمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ دِيناً" (القرآن)
"آج مِن فِي مَهارادين كمل كردياتم يرايي نعت يورى كردى اورتمار عدين كي لياسلام كو پندكيا"

قوانین عالم اسماری قانون کا امتیاز

(جلداول

مولا نامفتی اختر امام عادل قاسمی مهتم جامعد بانی منور داشریف

شعبهٔ نشروتشنیق جامعدر بانی منورواشریف بوست سودها، وایا بختان منطع سستی بور ۲۰۵۲۰ (ببار)

#### RESERCH & PUBLISHING CENTER

P.O. SOHMA. VIA. BITHAN.

DIST. SAMASTIPUR.848207-BIHAR-(INDIA)
PHONE. 0091- 9934082422 (Off.) 9431883368 (Pres) 9431208629 (Res)

#### © جملة حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں۔

نام كتاب : قوانين عالم مين اسلامي قانون كاامتياز

مصنف مصنف مولانامفتی اخترامام عادل قاسمی (ایم -ا بے)

بيعاون مالى : جناب حاجى عرفان دا ؤد دلال بولٹن برطانيه

بتوجه خاص : حضرت مولا نا داؤدمفتاحی صاحب دا مت بر کاتهم بولٹن برطانیه

صفحات : جلداول: ٥٠٠

سن اشاعت : و١٣٢٩ه مطابق ٢٠٠٨،

تعداد : ۱۱۰۰

قيمت " : ٣٠٠

کمپوزنگ 💎 🗀 شعبهٔ کمپیوٹر جامعه ربانی منور واشریف

ناشر : شعبهٔ نشر و خقیق جامعه ربانی منور واشریف

طباعت : ایج ایس آفسیك پرنٹرس، دبلی \_ 2، موبائل:9811122549

## الخ کے پ

- Maktaba Jamia Rabbani Manorwa Sharif P.O. Sohma. Via. Bithan. Dist. Samastipur 848207- Bihar (India)
- (2) Kutub Khana Naeemiah Deoband 247554 U.P.
- Darulkitab Deoband 247554 U.P.
- (4) Qazi Publishers & Distributors B-35-Basement, Opp.MongraGuestHouse,Nizamuddin West New Delhi-110025
- (5) Branch Office Jamia Rabbani C/212 Abul Fazal II Jamia Nagar New Delhi 110025
- (6) Farid Book Depot (t) Delhi

### برطانييس ملنكابية

(6) Haji Irfan Daud Dalal Bolton Halal Butcher's 253,255, Derby Street, Bolton BL3 6LA. England (U.K.) Phone: 0044-1204-520482. (M.) 044-7931829998-07791181665

یہ کتاب محترم جناب حاجی عرفان داؤو دلال صاحب (برطانیہ) کے مالی تعاوُن سے شائع ہوئی،ادارہ ان کی اس عظیم خدمت پر تحسین و تہنیت پیش کرتا ہے،اللہ تعالی ان کی اس خدمت کو قبول فرمائے اور جزائے خیرے نوازے۔آمین

# بسمالله الرحيم

وَمَاكَانَ الْمُوْمِنُوْنَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةُ فَلَوْ لَانَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوْ افِي الدِّيْنِ وَلْيِنْدُرُواْ قَوْمَهُمْ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوْ افِي الدِّيْنِ وَلْيِنَدُرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ اِلنَّهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ (مورة التهة ٢٢١١) إذَا رَجَعَةُ اللَّهُمْ يَحْذَرُونَ (مورة التهة ٢٢١١) ترجمه الورمسلمانول كويه نه چاہيك كرسب كرسب تكل كھڑك مولى، سواييا كيول نه كيا جائے كه ان كى بربرى جماعت ميں مواييا كيول نه كيا جائے كه ان كى بربرى جماعت ميں كا يول نه كيا جائے كه ان كى بربرى جماعت ميں كي جائے كہ ان كي باتماندہ لوگ دين كى سجھ بوجھ حاصل كرتے رہيں اور قوم كو جبكہ وہ ان كے پاس سجھ بوجھ حاصل كرتے رہيں اور قوم كو جبكہ وہ ان كے پاس آئيں تؤ دُرا ئيں تاكہ وہ مختاطر ہيں۔ (بيان الارآن ، حضرت تانون)

مَنْ يُودِ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُهُ فِي الدِّيْنِ

(انترجه البخارى ومسلم)

ترجمہ: دجس کے ساتھ اللہ اراد ہُ خیر فرماتے ہیں اس کودین کا فہم عطافر مادیتے ہیں''

## انتساب

- معلم انسانیت، سیدالا ولین والآخرین امام الانبیاء حضرت محد رسول الله صلی الله علیه وسلم کے نام
   جن کی بدولت (اسلام کی صورت میں) دنیا کوایک ممل، بےنظیر اور آفاقی قانون ملا۔ جوقیامت تک آنے والے ہر دور کے لیے بلاتر میم و تبدیل کافی ہے۔
- سرائ الامت، رأس الفقهاء حضرت امام اعظم ابوحنیفه کے نام
   جفول نے اسلامی قانون کی سب سے بہتر اور مستند تشریح کی اور جن کی قانونی تشریحات اور فقدا کیڈمی نے دنیا میں ایک قانونی انقلاب بریا کیا۔
- نمام ائمہ جمہتدین اور فقہائے امت کے نام
   جفول نے اپنی زندگیاں فقہ اسلامی کی خدمت کے لیے وقف کر دیں اور جن کی
   بیایاں محنوں اور انتقک کوششوں سے قانون اسلامی کاعظیم الشان ذخیرہ وجود میں آیا۔
   میں آیا۔

# فهرست مندرجات جلداوّل

| منى       | مضمون                                                                                                       | حليلغير |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 19        | مکتوب گرامی حضرت مدنی"                                                                                      | 1       |
| ۲•        | تقر يظ حضرت اميرشر بعت سادس، بهاروا ژيسه                                                                    | ۲       |
| rı        | تقريظ حضرت مولا نامحمه سالم القاعي دامت بركاحهم                                                             | ٣       |
| rr        | تقريظ حضرت مولاناسيد محمد انظرشاه كشميري                                                                    | ٣       |
| ۲۳        | تقريظ حضرت مولا نامفتى سعيداحمه بالمنبورى دامت بركاتهم                                                      | ۵       |
| 27        | تقريظ حضرت مولا ناعبدالله عباس ندويٌ                                                                        | ۲       |
| ۲۸        | مقدمه حضرت مولا نامفتی محمر ظفیر الدین مفتاحی دامت برکاتهم وحضرت مولا نامحمر نعت<br>الله اعظمی دامت برکاتهم | ۷       |
| rr        | پیش گفتار<br>پیش گفتار                                                                                      | ٨       |
| ۳۲        | باب اول-اسلامی قانون کا تعارف اورخصوصیات                                                                    | ٩       |
| <b>LL</b> | بحث اول بحث اول                                                                                             | 1+      |
| LL        | انسانی قانون کی تاریخ                                                                                       | 11      |
| rs        | اسلامي قانون كا ماخذ                                                                                        | 11      |
| ٣2        | اسلام ہے بل عرب کی حالت                                                                                     | 11      |
| ٣٧_       | اجتماعي اورا قتصادي صورت حال                                                                                | ۱۳      |
| ۳۸        | و بن حالت                                                                                                   | 10      |
| ۵٠        | علمى حالت                                                                                                   | ľ       |
| ٥٢        | قانونی حالت                                                                                                 | 14      |
| 31        | عائلی قوانین میں نکاح کی صورتیں                                                                             | IA      |
| ٥٣        | طلا ق کی صور تیں                                                                                            | 19      |
| ٥٣        | وراثت کے ضابطے                                                                                              | +       |
| ۵۵        | ن<br>غلامی کے ضابطے                                                                                         | -       |

| صفحه | مضمون                                          | سلسلةنمبر   |
|------|------------------------------------------------|-------------|
| ۵۲   | ملکیت کے بنیاد کی سرجینے                       | <u> </u>    |
| ۲۵   | معاملات كوشمين                                 | PP          |
| ۲۵   | عقومات کے ضابطے                                | 414         |
| ۵۸   | بحث دوم                                        | ro          |
| ۵۸   | قانون مغرنی ماہرین قانون کے نز دیک             | ry          |
| ۵٩   | قانون کے بارے میں متضادتصورات                  | 12          |
| 41   | قانون کی ماہیت میں شدیداختلاف                  | 7%          |
| ۵۲   | نا کام جستجو کی داستان                         | 79          |
| 49   | قانون کے بارے میں علماء قانون کے خیالات        | ۳۰          |
| ۷۳   | قانون كامفہوم علماءاسلام كےنز ديك              | <b>"</b> I  |
| 44   | شرلعت كامفهوم                                  | ۳۲          |
| ۷۸   | بحث سوم                                        | ٣٣          |
| ۷۸   | فقة كامغهوم                                    | ۳۳          |
| ۷۸   | لغوى معنى                                      | rs          |
| ۸۱   | اصطلاحي مغهوم                                  | PY          |
| ۸۲   | متأخرين كي اصطلاح                              | <b>r</b> 2  |
| ۸۹   | شريعت اور فقه كااصطلاحي موازنه                 | ۳۸          |
| 97   | قانون اسلامی کے ارتقائی ادوار اور خصوصیات      | rq          |
| 92   | دوراول عبد نبوت                                | <b>1</b> /+ |
| 99   | حصد دوم _عبد خلافت راشده                       | ان          |
| 1+1  | دورسوم۔ بہل صدی کے وسط سے دوسری صدی کے آغاز تک | <i>۳</i> ۲  |
| ما+ا | دوسری صدی کے اواکل سے چوتھی صدی کے نصف تک      | <b>P</b>    |
| 1+14 | مسلک خفی                                       | la.la.      |
| 1+4  | مسلک ماکلی                                     | ۳۵          |

| صفحہ  | لينبر مضمون                                            | سلسا |
|-------|--------------------------------------------------------|------|
| 1•4   | ۳ مسلک شافعی                                           | 4    |
| 1.4   | •                                                      | ~    |
| 1.9   |                                                        | 7    |
| 1.9   | ا مسلکی تعصب                                           | ~9   |
| 11•   | عبدة قضاء                                              | ۵۰   |
| 11•   | تدوین مذاهب                                            | ۵۱   |
| 111   | زمانی اور علمی تفترم کااثر                             | or   |
| III   | دورششم ساتویں صدی کے وسط سے ۸۲۱ء تک                    | ٥٣   |
| 1111  |                                                        | ۵۳   |
| 1117  | البعض فقہی جزئیات کے بارے میں خلیفہ وفت کے خصوصی احکام | ۵۵   |
| IIY   | دورہفتم _المجلبہ کی اشاعت ہے آج تک                     | ۲۵   |
| ווין  | المجله کی اشاعت                                        | ۵۷   |
| IIA   | قانون سازی کے دائرہ میں وسعت اور اس کے اسباب           | ۵۸   |
| ırr   | عصری د جحانات                                          | ۵۹   |
| Ira   | بحث چہارم                                              | 4.   |
| Iro   | بحث چہارم<br>عهد جدید کی فقہی سرگرمیاں<br>:            | 71   |
| 11/2  | فقهی انقلاب کا دور                                     | 44   |
| 11/2  | ية وين قانون كاعمل                                     | 41"  |
| IrA   | عهداسلامی کی تدوینی کوششیں                             | 70   |
| 11-   | فآويٰ ۾ند بيه                                          |      |
| ITA   | تر تیب فآوی میں شریک علاء                              |      |
| IM    | عالمگیری کا فارسی ترجمه                                |      |
| IM    | ו נפני ה                                               | -    |
| Irr . | نجلة الاحكام العدلية                                   | -    |

| صفحه   | مضمون                                                                            | ىلىلىنمبر |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| الماما | پرسنل لاء کے تعلق سے قانون سازی                                                  | 4.        |
| ١٣٦    | تدوین قانون کی غیرسر کاری کوششیں                                                 | -         |
| -      | محمر قدري پاشا                                                                   |           |
| 14     | التشريع البينائي الاسلاي                                                         | ۷٣        |
| 10.    | مروجهطر يقه تدوين كانقص                                                          | 24        |
| 100    | فقهی موسوعات کا دور                                                              | ۷۵        |
| 100    | فقهی موسوعه کی ضرورت                                                             | 4         |
| 100    | فقهی موسوعه کی تاریخ                                                             | 44        |
| 104    | فقهی نظریات ایک نئی فقهی تقسیم                                                   | ۷۸        |
| 100    | حدیث وفقہ کے معاجم اور قوامیس کار جحان<br>حدیث وفقہ کے معاجم اور قوامیس کار جحان | 49        |
| 109    | معجم الحديث                                                                      | ۸٠        |
| 170    | معجم الفقه                                                                       | ۸۱        |
| 145    | علمی و تحقیقی اداروں کا قیام                                                     | ٨٢        |
| ואר    | مجمع البجو ث الاسلامية                                                           | ۸۳        |
| 141    | مجلس علمی ڈانجھیل                                                                | ۸۳        |
| 1411   | دائرة المعارف حيدرآ باد                                                          | ۸۵        |
| 141    | المجلس الاعلى للشؤن الاسلامية مصر                                                | M         |
| 141    | 230 2003                                                                         | 14        |
| ואר    | 200000000                                                                        | ۸۸        |
| arı    |                                                                                  | 19        |
| rri    | مجمع الفقه الاسلامي جده                                                          | 9+        |
| רדו    | مجلس محقیق تھانہ بھون                                                            | 91        |
| 144    | 0,4: -:                                                                          | 91        |
| 142    | مجلس تحقيقات شرعيه كهفئو                                                         | 1         |

| سنح  | مظمون                                                 | سلسلنمبر |
|------|-------------------------------------------------------|----------|
| AFI  | مجلس محقیق مسائل حاضره کراچی                          | 91       |
| AFI  | مجلس ترتبيب قانون موتكير                              | 90       |
| AFI  | مجمع الفقته الاسلامي د بلي                            | 94       |
| 14.  | بحث پنجماسلامی قانون کا مزاح                          | 94       |
| 125  | شریعت اسلامیہ کے قانونی عناصر                         | 91       |
| 122  | اسلامی قانون کے بنیادی اجزاء (جدید اصطلاحات کے مطابق) | 99       |
| 141  | عائلى قوانين                                          | 100      |
| ۱۷۸  | مالی معاملات                                          | 1+1      |
| 141  | سول قوانين                                            | •11      |
| 149  | بين الاقوا مى مخصوص قوا نين                           | 1.5      |
| 149  | سياست شرعيه ياسلطاني قوانين                           | 1+14     |
| 14+  | مالياتي قوانين                                        | 1+1      |
| 14+  | مين الاقوامي قوانين (خارجه تعلقات كاحكام)             |          |
| 1/1  | قا نون تعزير                                          |          |
| IAT  | سلامی قانون اور عصری قانون کاموضوعاتی موازنه          | 1 1.4    |
| IAT  | فبادات کے اہم مباحث                                   | 1•1      |
| IAT  | عاملات کے اہم مباحث                                   | 1+9      |
| 140  | بادات اور معاملات میں فرق                             | ٠ 11 -   |
| IAY  | معی قوانین کے اقسام                                   | ااا وظ   |
| 1111 | نون خاص                                               |          |
| 1/19 | لتب فقه میں انسانی قانون کے موضوعات                   |          |
| 19+  | ن الاقوامي قوانين                                     |          |
| 191  | مدت انسانی                                            | 110      |
| 141  | مى تعاون                                              | , 11.1   |

|            | J•                                   |          |
|------------|--------------------------------------|----------|
| صفحه       | مضمون                                | حلىلنمبر |
| 191        | چىثم پوشى اور در گزر                 | 114      |
| 191        | عقیده اور قکر کی آزادی               | IIA      |
| 195        | عدل وانصاف                           | 119      |
| 191"       | بين الاقوا مىمخصوص ضا بطي            | 14.      |
| 191"       | ہین الاقوامی قانون <i>کے عناصر</i>   | Iri      |
| 1917       | قانونی بالا دی                       | ırr      |
| 1917       | رياست                                | Irm      |
| 190        | توسيع مملكت كاضابطه                  | Irr      |
| 197        | معامداتی ذمه داری                    | 110      |
| 194        | رفع منازعات کے ضابطے                 | 174      |
| 191        | قا نو ن داخلی                        | 112      |
| 191        | آئيني قانون                          | IM       |
| 19.4       | انتظامي قانون                        | 119      |
| 199        | فو جداري قانون                       | 1100     |
| 199        | ما لى قانون                          | 111      |
| 199        | قا نون خاص                           | 127      |
| 199        | قا نون د يواني                       | 122      |
| 199        | قا نون تجارت                         | +        |
| r          | عدالتي قانون                         | +        |
| r•r        | اسلام اوربین الاقوامی قوانین         |          |
| r•r        | قبل از اسلام کے بعض نظائر            |          |
| 1.1        | مین الاقوامی قوانین پراسلام کے اثرات |          |
| 4.14       | برنته الرب كا قانون                  |          |
| <b>7+4</b> | عهد کلیسا کا خاتمه                   | 114      |

| منح        | مضمون                                                                       | سليلنم                                           |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| <b>194</b> | أيك جابلا نداصول                                                            | 1171                                             |
| r•2        | سمندرکی آزادی کا نظریه                                                      | וויי                                             |
| Y+9        | قواعد جنگ                                                                   | الماما                                           |
| r1+        | علمی وتمدنی اثرات                                                           | الدلد                                            |
| 114        | غیرمسلموں کے لیے اسلامی قانون                                               | 160                                              |
| 14.        | جنگ بین الاقوامی قانون میں                                                  | 16.4                                             |
| rrm        | نقضِ عهد کی صورت                                                            | 102                                              |
| 444        | جنگ ہے قبل اعلان ضروری ہے                                                   | IM                                               |
| 779        | ديكرآ ساني شريعتول مين شريعت اسلاميه كالتبياز                               | IMA                                              |
| rr.        | سابقه شريعتوں كا دائر وعمل محدودتھا                                         | 10+                                              |
| 111        | شريعت محمدى تمام شريعتوں كى جامع                                            | 101                                              |
| <b>PPP</b> | شربیت اسلامی ایک عالمی شربیت                                                | 101                                              |
| rmm        | جر اور کل کارشته                                                            | IOT                                              |
| rr9        | بحث ہفتم۔<br>نیانی قانون کے بالمقابل اسلامی قانون کے انتیازات _اصولی موازنہ | ' \                                              |
| 149        | عان و روح می                            | <del></del>                                      |
| pr.        | نزیس کا پہلو<br>نزیس کا پہلو                                                | 701                                              |
| rri        | بت د منفی کا فر ق                                                           | 2 102                                            |
| rri        | نوفي معنويت                                                                 | 5 109                                            |
| ۲۳۲        | نو نی وحدت                                                                  | <del></del>                                      |
| Llabe      | چشمهٔ قانون                                                                 | <del></del>                                      |
| rrm        | نون جماعت سے یا جماعت قانون سے؟<br>'                                        | <del>`                                    </del> |
| B. La.La.  | ر ارتقاء کا فرق                                                             | <del></del> -                                    |
| rps        | ن. ارق دور از                           |                                                  |

| مفحه         | مضمون                                    | سلسلنبر |
|--------------|------------------------------------------|---------|
| rm           | اسلامی قانون میں انسانی نفسیات کی رعایت  | יאצו    |
| 10.          | انسانی قانون محض سلبی                    | ۵۲۱     |
| rai          | انسانی قانون کی حقانیت کی صفانت نہیں     | 144     |
| rar          | اسلامی قانون میں انسانی مصالح کی رعایت   | 144     |
| ror          | مقاصد كالختلاف                           | AFI     |
| 100          | انسانی قانون کی ناکامی                   | 179     |
| raa          | امریکه کا قانون منع شراب                 | 14      |
| raa          | قانون طلاق                               | 121     |
| ryr          | اسلام کا قانون منع شراب، بنیادی امتیازات | 121     |
| ۲۲۳          | اسلام کے آفاقی احکام کے نمونے            | 141     |
| 777          | جنگی قید بول میں اسلامی قانون            | 121     |
| <b>7</b> A.M | باب دوم                                  | 140     |
| ra r         | اسلامی قانون کےخلاف غلط فہیوں کا ازالہ   |         |
| FAY          | اسلامی حدود                              | 124     |
| MA           | صديون كابرانا قانون                      | 122     |
| 1/19         | فقهى اختلافات                            | 141     |
| 1/19         | اسلام میں غیرمسلم افلیتوں کے حقوق        | 149     |
| 14.          | حقوق کی بنیادی دفعات                     | 14+     |
| 191          | تحفظ جان کاحق                            | IAI     |
| rgm          | تتحفظ مال اور جائداد كاحق                | IAT     |
| 191          | ند مبی حقوق کا محفظ                      |         |
| 192          | ين بت خانون اور گرجا گھروں کی تغییر      | 1/4     |
| 191          | نه جميع عبد ساوراوقا ف                   | 1/40    |

| صغح        | مضمون                                             | ىلىلنمبر    |
|------------|---------------------------------------------------|-------------|
| 199        | اسلامی حکومت میں غیرمسلم اصحاب کمال کی تو قیر     | PAI         |
| ree        | غیرمسلموں کوسرکاری عبدے اور مناصب                 | 114         |
| rer        | غیرمسلم اقلیتوں کے ساتھ عالمگیراور ٹیپو کا معاملہ | IAA         |
| ۳۱۰        | ہندومندراوراور نگ زیب کے فرامین                   | 119         |
| MA         | گومانی کامندر                                     | 19+         |
| rız        | اجين كامها كاليشورمندر                            | 191         |
| MIA        | شترنجهاورآ بو کے مندر                             | 195         |
| <b>rr.</b> | گرناراورآ بوجی                                    | 191         |
| rrı        | وشوناتھ مندر بنارس کے انہدام کا اصل سبب           | 1917        |
| rrr        | جامع مسجد گولکنڈ ہ کا انہدام                      | 190         |
| ٣٢٣        | فرامین کے متون                                    | 197         |
| rra        | عہد فارو تی کے بعض احکام                          | 194         |
| 771        | زناركامعامله                                      | 191         |
| rrr        | صليب اورنا قوس                                    | 199         |
| ٣٣٣        | اصطباغ كامعامله                                   | <b>7••</b>  |
| mm         | عیسائیوں اور بہود بول کی جلاوطنی                  | <b>r•</b> 1 |
| 774        | ذمیوں کے لیے قانون جزیہ                           | r•r         |
| 774        | جزيه کی محقیق                                     | <b>r•r</b>  |
| rrz        | جربي كا آغاز                                      | 4.4         |
| PPA PPA    | جزيه كامقصد                                       | r.a         |
| rri<br>rri | جزبير كى مقداراور مصارف                           | r+4         |
| 111        | كيا قرآن مين صرف كمياره احكام بين؟                | r.2         |

| صفحه       | مضمون                                                          | ىلىنبر      |
|------------|----------------------------------------------------------------|-------------|
| more       | اسلام کے عائلی قوانین پر چنداعتر اضات کا جائز ہ                | r•A         |
| rrr        | تعددازدواج                                                     | r+9         |
| rro        | تعدداز دواج کی تاریخی حیثیت                                    | 11+         |
| rro        | تعدداز دواج كي ضرورت                                           | rII         |
| mrz.       | چنداعتراضات                                                    | rır         |
| MM         | عورتوں کو کئ شوہروں کی اجازت کیوں نہیں؟                        | rim         |
| ra•        | كيااسلام نے عورت كے جذبات كاخيال نہيں كيا؟                     | rir         |
| ror        | فيملى بلاننك ادراسلام                                          | 110         |
| ror        | تحريك تنظيم ولادت كاموقف                                       | riy         |
| ror        | اسلام کاموقف                                                   | <b>71</b> 2 |
| roo        | ضبط ولا دت کے حقیقی اسباب                                      | MA          |
| roy        | ضبط ولا دت کے نقصا نات                                         | 119         |
| ran        | ا فرضی اعدادوشار                                               | 14.         |
| ۳4۰        | 4                                                              | 71          |
| ۳4۰        |                                                                | rr          |
| ryr        |                                                                | 7           |
| <b>717</b> | J. 12.7.50°                                                    | 100         |
| ۳۹۳        | ۲۱ موجوده ماحول                                                |             |
| 240        | ۲۲ کم من کی شادی اوراسلام                                      | $\dashv$    |
| 240        | ۲۲۷ معترضین کے شبہات                                           |             |
| 744        | ۲۲۷ الزامات کی تنقیح اور تجزیه<br>۲۲۶ نیرکوره بالا نکات پرتبره | $\dashv$    |
| <b>749</b> | ١١٠ مدوره بالا لات پر سره                                      |             |

| صفحه         | مضمون                                                                                             | سلسلنم |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 720          | کیااسلام ساجی اصلاحات کامخالف ہے؟                                                                 | rr.    |
|              | نفقه مطلقه _اصلیت کیا ہے؟                                                                         | rri    |
| 722          | پس منظر                                                                                           | rrr    |
| TA2          | مقدمه شاه بانو                                                                                    | rrr    |
| r21          | نفقه مطلقه كيسليط ميس سيريم كورث كالتصره                                                          | ۲۳۳    |
| r29          | وفعه ۱۲۵ كيا ہے؟                                                                                  | rra    |
| MI           | کیاد فعہ <u>۱۲۵</u> نقطہ مطلقہ کے مسئلہ کامعقول حل ہے                                             | 774    |
| MAT          | نفقه مطلقه کےسلیلے میں قانون اسلامی کی ہدایات                                                     | rr2    |
| MY           | عدالت كى طرف يقرآني آيت كى غلط شرح                                                                | rra    |
| ۳۸۸          | موجوده دوربين مسلم مطلقه مسائل كاحل                                                               | rrq    |
| <b>7</b> /19 | فقهاسلامي اورقانون روما                                                                           | rr.    |
| 7/19         | تح يك كا آغاز                                                                                     | rm     |
| <b>M</b> 91  | تح یک کا پس منظر<br>تح یک کا پس منظر                                                              | rrr    |
| rgr          | استنعاري دور مين مسلم ممالک کی قانون سازی                                                         |        |
| <b>190</b>   | مخالف دلیلوں کا جائز ہ                                                                            |        |
| <b>190</b>   | ب<br>پنجمبراسلام اور قانون روما                                                                   |        |
| <b>799</b>   | روم کے مدارس قانون تاریخی حقائق کی روشنی میں<br>۔                                                 | rry    |
| 141          | روم <b>ت بداری ک</b> ا حقیقت<br>سکندر بیدلا بسر میری کی حقیقت                                     |        |
| F+A          | سلامی مفتوحات میں رومی عدالتیں<br>سلامی مفتوحات میں رومی عدالتیں                                  |        |
| ۳۱۱          | سلای فقهاء پرمختلف علاقوں کےاثرات<br>سلای فقهاء پرمختلف علاقوں کےاثرات                            | 1      |
| MI           | سلای تعبها ء پر خلف عدا وق مصر می<br>نه اسلامی میں حالات کی رعایت<br>نه اسلامی میں حالات کی رعایت |        |
| MIL          | نہ اسلامی میں حالات کا رہایت<br>تہاء کی اکثریت غیررومی علاقے میں                                  | 1      |

|       | 1.1                                                          |        |
|-------|--------------------------------------------------------------|--------|
| صفحه  | مضمون                                                        | سلىلنب |
| MA    | قانون روما کی کتابوں کا ترجمہ                                | ror    |
| MA    | اسلامی قانون عهد صحابه                                       | ror    |
| er.   | اقوال صحابه میں شک کا اظہار                                  | rom    |
| וזה   | مركز فقدمدينه ياعراق                                         | raa    |
| MI    | مدونين فقه كاعلمي مقام                                       | 107    |
| rrr   | اسلام میں قانون یہود کے توسط سے قانون روما کا اثر            | raz    |
| rrr   | تدوين فقه برزمان ومكان كااثر                                 | ran    |
| רידוי | تدوين فقه كاراز                                              | 109    |
| rra   | فقداسلامی اور قانون روما کے مابین جزوی مشابہت                | ry+ .  |
| rra   | جزوی مشابهت کے اسباب                                         | 741    |
| rry   | مشابهت سےاستدلال تین بنیا دی حقائق کونظرا نداز کرنے کا نتیجہ | 747    |
|       | اتفاقى مشابهت كوحقيقت كارخ دينا صحيح نهبين                   | 747    |
| ~~~   | ا تفاقی مشابہت کے چندنمونے                                   | 244    |
| ~r^   | ابواب کی ترتیب میں یکسانیت                                   | 240    |
| ~~·   | کتابوں کے ناموں میں مما ثلت                                  | 777    |
| ~~~   | تحقیق کے پیانے جدا جدا                                       | 742    |
| 777   | تا نون اسلامی اور قانون رو ما کے مابین اختلا فی مسائل        | 771    |
| 770   | قانون روما میں مفقودا حکام                                   | 779    |
| 777   | اسلامی قانون میں مفقو دا حکام                                | 12.    |
| 777   |                                                              | 121    |
| ~~~   | احکام میں نوعی اختلاف<br>مرتبد درمیند                        |        |
| 772   | رومی قانون اخلا قیات ہے خالی                                 | 121    |
| ~~~   | مدارقانون میں اختلاف                                         | 121    |

| صفحه | مضمون                                 | سلسلنمبر      |
|------|---------------------------------------|---------------|
| 649  | محدوديت اورآ فاقيت مين اختلاف         | 121           |
| 444  | غور کے کچھ پہلو                       | 120           |
| rrr  | اعتدال پیندمشتشرقین کااعتراف          | 124           |
| rra  | قوانین عالم پرقانون الہی کے اثرات     | 122           |
| rra  | قانون رو ما کا تاریخی پس منظر         | 741           |
| rar  | مغربی قوانین پراسلامی قانون کے اثرات  | 1/29          |
| 202  | اسباب ومحركات                         | ۲۸+           |
| raa  | اسلامی قانون کے آفاقی اصول وکلیات     | MI            |
| raa  | اسلام کا نظریهٔ مساوات                | M             |
| ra2  | عورت مردمساوات كانظريه                | m             |
| r4+  | اسلام کانظریئهٔ آزادی                 | <b>17.1</b> ° |
| 444  | فکروخمیرکی آزادی                      | 710           |
| MAL  | نه می آزادی                           | ray           |
| ۲۲۳  | ز بان و بیان کی آزادی                 | 1112          |
| MZ1  | اسلام کا نظریه شوری                   | MA            |
| 12m  | جمہوریت اور آمریت کی ناکا می کے اسباب | 1/19          |
| r20  | تحديداختيارات كانظريه                 | <b>19</b> +   |
| r20  | حكمرال كے ليے حدودِ اختيارات          | 791           |
| ۳۸۷  | حدود سے تجاوز پر حاکم وقت کی گرفت     | <b>797</b>    |
| M29  | رسول الله كا اسوه                     | 791           |
| MAI  | نمونة صديق                            | rar           |
| MAY  | شان فاروقی                            | <b>190</b>    |

| مغ  | مضمون                                            | ىلىلىنبر    |
|-----|--------------------------------------------------|-------------|
| M   | قوم کوعز ل امیر کا اختیار                        | 199         |
| MY  | تعدداز دواج كانظريير                             | <b>19</b> 2 |
| M9  | د یون سے متعلق چند نظریات                        | rgA         |
| m91 | ادهارلین دین میں لکھنے کا حکم                    | <b>199</b>  |
| rar | دست گزاں تجارتی عقو د کااشنثناء                  | ۳••         |
| rgr | دستاویز نکھوانے کا اختیار                        | ٣٠١         |
| 494 | تخل شهادت كانظريه                                | ۳.۲         |
| 790 | كاتب وشاہد كے اوصاف وشرائط                       | m+h         |
| m92 | قانون میں قابل تبدیل اور نا قابلِ تبدیل کی تقسیم | r•0         |
| m92 | پرائیوٹ قانون کاتصور                             | ٣٠٦         |
| r99 | قانونی تعبیرات میں اسلامی اثرات                  | r.2         |

# '' مکتوب گرامی

#### اميرالهند حضرت مولاناسيدا سعدمد في سابق صدر جمعية علماء ہند

باسمه تعالى

محتر مالمقام جناب مولا نامفتي اخترامام عادل صاحب زيدمجده

السلام عليكم ورحمة اللدو بركاته

يادآ وري كابيحد شكريه

آپ کی مرسلہ کتابیں موصول ہوگئی ہیں مختلف مقامات سے جشہ جشہ د کیھنے سے انداز ہ ہوا کہ آپ نے انھیں مفیدے مفید تربنانے میں مکنہ کوشش سے دریغے نہیں کیا ہے۔اللہ تبارک و تعالیٰ آپ کی اس محنت کوقبول فرما ئیں اور مزید علمی و دینی خد مات کی تو فیق بخشیں۔

آپ نے جس وسیع علمی موضوع کواچی اس تاز وتصنیف'' قوانین عالم میں اسلامی قانون کا امتیاز'' کے لئے متخب کیا ہے اے میں حسن انتخاب کے بغیر نہیں رہ سکتا، دور حاضر میں اس طرح کے موضوع پر کام کرنے کی جس قدرضرورت ہے وہ بین الاقوامی حالات پرنظرر کھنے والوں سے مخفی نہیں ہے۔اس طرح آپ کی مرسلہ دوسری کتابیں بھی اپنے موضوع کے لحاظ سے بہت اہم ہیں۔ آج کل مغربی ممالک میں عام طور پرلوگ بیسوچے ہیں اور بسا اوقات اپنے اس تجسس کا اظہار بھی کرتے ہیں کہ اسلام میں غیرمسلموں کے ساتھ تعلقات کے احکام دضوابط کیا ہیں۔ نیز انسانی حقوق کے بارے میں اسلام کا انداز فکراور روبیہ کیا ہے، بلکہ خودمسلمانوں کا ایک اچھا خاصا طبقہ اس سے بے خبر ہے آپ نے اپنی کتاب میں ان سوالوں کا قا بل اطمینان جواب دینے کی سعی مشکور کی ہے۔امید ہے کہ آپ کی اس تاز ہمکمی کاوش سے دیگراہل علم کو بھی حوصلہ ملے گا اور وہ بھی وقت کے اس اہم موضوع کواپی توجہ کا مرکز بنا ئیں گے اس طرح ایک چراغ ہے بہت سارے چراغ روشن ہوں گے اور اسلام کی رحمت بینر تعلیمات برغیروں کی جانب سے غلط پر و پیگنڈوں کا جوغبار اڑایا جار ہا ہے اہل علم ودانش کی ان مساعی ہے وہ حجیت جائے گا''و ذالك لیس

على الله بعزيز ' دعا ہے کہ خدائے بزرگ و برتر آپ کے عزم وحوصلہ کواور بلند فرمائیں اوراخلاص کے ساتھ علمی ، دینی خدمات انجام دیے کے مزید بہتر مواقع میسر فرمائیں۔

والسلام اسعدغفرله ازمدني منزل مولا نامدني روذ ويوبند

#### ارشادات عاليه

### حفرت امیرشر بعت مولاناسید نظام الدین صاحب دامت برکاتهم العالیه جزل سکریٹری آل انڈیامسلم پرسنل لاء بورڈ

بسم الله الرحمن الرحيم

قدرت نے اسلامی قانون کواپی حکمت ومصلحت کے مطابق فطرت انسانی کی بنیادوں پروضع کیا ہے جس پرچل کرانسان اپنی زندگی کے مقصد میں کا میاب ہوسکتا ہے، اس کے برعکس انسانوں کے وضع کر دو قوا نین مککی مصالح اور وقتی حالات پر مبنی ہوتے ہیں انسانی سوچ میں تنبدیلی کے باعث قانون میں بھی تبدیلی بیدا ہوتی ہے اس کی مثال دنیا کے متمدن ترین ملکوں کے بعض قوانین سے دی جاسکتی ہے جہاں کی نا گہانی واقعہ کے پیش آنے پر کوئی ضابطہ وضع کرلیا جاتا ہے اور جب وہ مصالح ختم ہوجاتے ہیں تووہ قانون بھی اپنی افادیت کھودیتا ہے،لیکن اسلامی قانون کی سب سے بڑی خو بی بیہ ہے کہوہ معاشرہ کے تابع نہیں ہوتا بلکہ معاشرہ اور ساج اس کے تابع ہوتا ہے، افسو*س ہے کہ* ادھر پچھے برسوں سے اسلامی قانو ن کی شب<sub>ید</sub>کو بگاڑنے کی الیمی کوشش کی جارہی ہے تا کہ مسلمانوں کا رشتہ صاحب امت سے ٹوٹ جائے اور وہ ذہنی وفکری اعتبار سے غیراسلامی لاء کے شکتے میں کھنس جا کیں ،مغربی قانون ساز اداروں کی اس سازش کو ہارے بزرگوں اورسلف صالحین نے بھانپ لیا اور انھوں نے اس موضوع پرکٹی و قیع علمی کتابیں اور بیش قیت مقالات تحریر کیے، بیکاب ای سلسلة الذہب کی ایک کڑی ہے جس میں ہمارے فاضل عزیز مولانا اختر امام عادل صاحب نے جدید تقاضوں اور نے ذہنوں کوسامنے رکھتے ہوئے اسلامی قانون کی معنویت پرروشی ڈالی ہے۔موصوف کی نقداسلامی پراچھی نظر ہے، فقداسلامی انڈیا کے سیمناروں میں شرکت کرنے کے باعث ان کے اندر تحقیق وید برکا ذوق اجرا اور اس موضوع پر بہت سے مضامین سپر دلم كي، ان خصوصيات كى وجدسے يدكتاب نهايت بى مفيدادرمعلومات افزا ہوگئى ہے۔ ميں نے فہرست مضامین کود یکھا اس سے محسول ہوا کہ مولانا کی بیکتاب اینے موضوع پر ایک جامع ومتند کتاب ہے، دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کی افادیت دنا فعیت کوعام کرے۔

سیدنظام الدین امیرشریعت امارت شرعیه بهار، اژیسه د جهار کهندٔ و جنزل سکیریشری آل انڈیامسلم پرسنل لاء بورڈ

## كلمات عاليه

بقية السلف حضرت مولا نامحمد سالم القاسمي صاحب دامت بركاتهم العالية مهتمم دارالعلوم ديو بند (وقف) دنائب صدر آل انذيام سلم پرشل لا بور دُ

#### الحمد لوليه والصلواة على نبيه

انسانی زندگی کے ہر جز ووکل میں 'عدل واعتدال' کا قیام ،اسلام کی وہ منفر دخصوصیت ہے کہ جس میں اقوام وامم اورادیان و غداجب عالم میں کوئی بھی اس کا شریک و مہیم نہیں ہے اور جس طرح وین فطرت اسلام کی طاعات ،عبادات ،معاملات ،عقوبات ، شجادت اور اجتماعیات وغیرہ کے بارے میں ہدایت ربانی پر مبنی ہرقانونی تھم مدلل اور مطابق عقل ہے۔ ٹھیک اس طرح اعمال ، افعال ، اقوال اور احوال انسانی کی جزئی جزئی میں اس کا عدل واعتدال اور کتاب وسنت سے مدلل استنباط واستدلال کی اطمینان آفرینی بھی ایک نا قابل انکار حقیقت ہے جو خالی خوش اعتقادی سے بدر جہافائق و برتر ہے۔

قانون اسلام کا مصدراول کتاب الله ہے اور مصدر ثانی سنت رسول الله صلی الله علیه وسلم ہے۔قرآن کریم ایک قانونی متن ہے اور سنت رسول الله علیه وسلم شرح معتبر ہے۔ پھر سنت رسول الله فقد کے لیے متن کی حیثیت اختیار کرلیتی ہے اور علم الفقہ اس کی شرح مستبط بن جاتا ہے اس تر تیب طبعی کے مطابق کسی بھی جزئی سند یا مسئلہ فقہ کا کتاب وسنت سے اصولاً اور فروعاً عدم ارتباط ممکن نہیں رہتا۔ یہ بی باب علم میں جملہ مستبطات کی صحت وسقم کے پر کھنے کا اصولی اور حتمی معیار قرار یا چکا ہے۔

قانون اسلامی دنیا کا دہ اولین قانون ہے کہ جوانسانی زندگی کے ہرجز ووکل پرمحیط ہے، ورنہ اس سے قبل شاہی فرامین ہی کوقانون کا درجہ حاصل ہوتا تھا۔ جس کا مدلل، اطمینان بخش اور عادلانہ ہوتا تو دور کی بات ہے۔ اس کا معقول ہونا بھی ضروری نہیں ہوتا تھا اور اس پرمستزادیہ کہ اس کی معقولیت کے بارے میں استفسار بھی اسی ہولناک نتیج کا مستحق بنرآتھا جواس کی نافر مانی کا ہوتا تھا۔ اس کی اسلامی قانون کے عدل

واعتدال اور مدلل استنباط واستدلال نے اقوام عالم کی آئیمیں کھولیں۔جس نے اسلام کواس تاریخی ندرستہ کا حامل بنادیا کے قریباً نصف دنیا جوروم و فارس سے عبارت کا حامل بنادیا کہ قریباً نصف صدی کی قبل ترین مدت میں اس وقت کی نصف دنیا جوروم و فارس سے عبارت ہے ، نہ صرف اس سے متاکز ہی ہوئی ، بلکہ اسلامی قانون کے نقش قدم پردنیا میں مدلل قانون سازی کا آغاز ہوگیا۔ کو یا بالفاظ دیگر دنیا نے صحیح معنی میں قانون سازی اسلام ہی سے سیکھی۔

رویو و رویو ما در این عالم میں اسلامی قانون کا امتیاز'' میں مؤلف محتر م مولا نامفتی اختر امام عادل پیش نظر کتاب '' قوانین عالم میں اسلامی قانون پر نقیما نه کلام کیا ہے وہ نہ صرف حضرت مفتی صاحب کے کمال علم پر شاہد عدل ہے۔ بلکہ قانون کے بیشاراور ظاہر ومخفی گوشوں کے منفر دطر زوانداز اور عصر حاضر کی بیشار ور خانم کی مقبولیت عامہ جوتو قع ہے ہی 'ساتھ ہی عصر رواں بردی حد تک نفسیات شناسی پر مبنی ہے۔ جس سے اس کی مقبولیت عامہ جوتو قع ہے ہی 'ساتھ ہی عصر رواں میں شک نظر متعصبین جس جہالت آمیز طریقہ پر اسلامی قانون پر حرف زنی کررہے ہیں ' میہ کتاب انشاء اللہ میں شک نظر متعصبین جس جہالت آمیز طریقہ پر اسلامی قانون پر حرف زنی کررہے ہیں ' میہ کتاب انشاء اللہ ان کے قلب و د ماغ اور قول وقلم کے لیے بھی زبر دست لگام ثابت ہوگی۔

حق تعالی مؤلف محترم کی اس کاوش دینی اور خدمت فقهی کو قبولیت عامه سے نواز کر مخالفین اسلام کی اسکام کی اسکام کی اسکاوش دیت قانونی کا ذریعه اور مؤلف کے لیے اجر جزیل کا وسیلہ فرمادے۔ آمین بجاہ سیدالمرسلین صلی اللہ علیہ وسلم

وجزاه الله تعالى في الدارين خيرالجزاء

محمر سالم القاسی مهتم دارالعلوم دیو بند (وقف) ۲۷رمحرم الحرام ۲<u>۷۷ ا</u>ه ۲رمارچ<u>۴۰۰۵</u>ء یوم الاربعاء

## رائے گرامی

استاذ الاساتذ وحضرت مولا ناسیدانظرشاه کشمیری صاحب رحمة الله علیه سابق شیخ الحدیث وصدرالمدرسین دارالعلوم دیوبند (وقف)

فاضل عزیز مولانا اختر امام عادل کا نام راقم سطور کے لیے اجنبی نہیں ہے۔ عزیز القدر مختلف رسائل وجرا کدمیں لکھتے رہتے ہیں حق تعالی انھیں مزید ترقیات ہے جمکنا رکرے۔

عزیز موصوف کی زیرنظر تالیف گران قدر مباحث پرمشمل ہےادرا یک اہم ضرورت کی تکمیل میرمادرہ اپنی جگه سلم و بامعنی که''مشک آن که خود بوید ، نه که عطار بگوید'' تا ہم بعض ادقات حقائق پر ، افسانوں کا اتنا دبیزیر دہ پڑجا تا ہے کہ حقیقت گم اورافسانہ ،حقیقت کی جگہ لے لیتا ہے۔

ہمارا دور ابلیسی پرو پکینڈے کازمانہ ہے۔اس کی زدسے نداسلام محفوظ، نداس کی صاف وشفات العلیمات، نداسلامی قانون، مسلمان تو بے جارہ کیا ہوتا۔ ندہب اسلام کو بدنام کرنے کے لیے نت نے عنوانات تراشے جارہے ہیں اور ہزار دل روپے بے دریغے خرج بھی۔

ایسے حالات میں کیا شبہ ہوسکتا ہے کہ اسلام کی صدافت، اس کی عادلانہ تعلیمات کی حقانیت، پوری
انسانیت کے لیے اس کا سرایائے رحمت، خوب سے خوب ترانداز میں پیش کرنے کی شدید نہیں اشد
ضرورت ہے۔ عزیز القدر کی میخیم کتاب اس ضرورت کی تکمیل کا ایک حصہ ہے۔ محنت قابل قدر ہے اور
جوش عمل نئ نسل کے لیے لائق رشک۔

بوں من مست من مست و میں اس موضوع پر کئی ایک محققانہ کتابیں شائع ہو پیکی ہیں، بہت سے قدیم مخطوطات زیورطبع سے اراستہ بھی ہوئے۔ گراردود نیا میں ایس کوششیں خال خال ہی نظر آتی ہیں اوروہ بھی عموماً تا کممل عزیز القدر کی تالیف برسی صد تک جامع اوربصیرت افروز ہے۔ خدا کرے کہاں کتاب کولمی حلقوں میں خاطر خواہ پذیرائی حاصل ہو۔ ان الاحقر الافقو

۲۰ رمحرم الحرام ۲۳۷ هه ۲۰ ماریخ ۱ الحرام ۲۳۰ ه ۲۰ ماریخ ۲۰۰۱ ه هیخ الحدیث وصد رالمدرسین دارالعلوم دیوبند (وقف)

## "ایک جامع انسا سکلو بیڈیا" رائے گرای .....محدث کبیر حضرت مولانامفتی سعیداحمد پالنوری صاحب دامت برگانهم العالیہ شخ الحدیث دارالعلوم دیو بند

#### بم الله الرحمن الرحيم نحمده و نصلي على رسوله الكريم

جناب مولا نامفتی اخر امام عادل صاحب قائی زیدمجدہم کی مایہ ناز کتاب ''قوانین عالم میں اسلامی قانون کا اخیاز' چش اخر ہے۔ دور حاضر میں اسلامی قانون اور اسلامی تدن کوجس چیلنج کا سامنا ہے وہ اہل نظر سے تخفی نہیں۔ اس سے لوہا لیننے کے لیے ہمیں بڑی تیاری کرنی ہے۔ مدارس اسلامیہ کے عام طلبداور شعبہ افقاء کے خصوص طلبہ کو اسلامی قانون کا تقابلی مطالعہ کر انا ضروری ہے۔ اس سلسلہ میں مراجع کی کئی تھی۔ عربی شی قونچ کی کئی مواد موجود تھا، مگر اردو میں نہ کے برابر ہے۔ اب بفضلہ تعالی یہ فصل کتاب منصر شہود پر جلوہ گری وردی ہے۔ یہ تیمی کتاب منصر شہود پر جلوہ گری وردی ہے۔ یہ تیمی کتاب منصر شہود پر جلوہ گری وردی ہے۔ یہ تیمی کتاب یا کئی بابول پر مشتمل ہے۔

پہلے باب میں اسلامی قانون کا تعارف،خصوصیات والمیازات، تدریجی ارتقاء،مختلف ادوارادران کی خصوصیات کا بیان ہے۔ نیز اسلام کے بین خصوصیات کا بیان ہے اور آج تک ہونے والی متعدد نقبی مساعی پرروشنی ڈالی گئی ہے۔ نیز اسلام کے بین الاقوا می آوا نمین کا جائز ولیا گیا ہے۔

دوسرے باب میں مصنف نے اسلامی فقہ کے خلاف پیدا کی گئی غلط فہمیوں کا از الہ کیا ہے اور دنیا کے دیگر قوانمن نے جواسلامی قانون سے خوشہ چینی کی ہے اس پر روشنی ڈالی ہے اور مثالوں سے رہ بات واضح کی ہے۔

تمبرے باب میں دنیا کے مشہور فیرمسلم ملکول کے قوا نین کا تعارف کرایا گیا ہے اور ان کی خصوصیات سے بحث کی گئی ہے اور اسلامی قانون کی بہ نسبت وہ کتنے ناقص ہیں اس پرنظر ڈالی گئی ہے۔ چوتھے باب میں قانونِ اسلامی پر کھی گئی بنیادی کتابوں کا تذکرہ ہے۔اس باب میں آخریاً مجھیں۔و (۲۵۰۰)فقہی ما خذ کا ذکر آگیا ہے۔

پانچویں باب میں فقہی اصطلاحات کی فرہنگ ہے،جس کی ضرورت عالمی توانمین کے مطالعہ کے وقت پیش آتی ہے۔اس باب میں تقریباً ایک ہزار (۱۰۰۰) فقہی اصطلاحات کاعظیم ذخیرہ جمع کر دیا ہے۔

اس طرح میدایک جامع انسائیکلوپیڈیابن گیا ہے اور بیتو نہیں کہا جاسکتا کہ مید کتاب اس موضوع پرحرف آخر ہے۔لیکن مید بات ضرور ہے کہ اس موضوع پر لکھی جانے والی کتابوں میں مید کتاب سب سے زیادہ مبسوط اور جامع ہے۔

دست بدعا ہوں کہاللہ تعالیٰ اس کتاب کو قبول فرما ئیں اوراس کا فیض عام و تام فرما ئیں اورامت کی صلاح وفلاح اور بلندیروازمصنف کے رفع درجات کا ذریعہ بنا ئیں ( آمین )

سعیداحمدعفاالله عنه پالنوری خادم دارالعلوم دیوبند الارصفر ۲۲۷ ه

## رائے گرامی

#### حضرت مولا ناعبدالله عباس ندوی سابق استاذ جامعهام القری مکة المکرّمة وسابق معتد تعلیمات دارالعلوم ندوة العلماء بکھنو

الحمد لله رب العالمين والصلاه والسلام على سيد المرسلين سيدنا ومولانا محمد وآله وأصحابه أجمعين. وبعد

فقداسلامی ير مردور ميں مارے علائے سلف نے بيش بہاكام كيے بين اور بيسلسله الحمد للديوى قوت وہمت کے ساتھاس دور کے تجربہ کارعلائے فقہ وفتاوی انجام دے رہے ہیں۔ان کی کاوشیں متعقبل میں اس مقام پرفائز ہول گی جس مقام پرتر کی ہے''الجلہ'' اور وربار عالمگیری کے'' فآوی ہندیہ' اور' 'فآویٰ قاضی خان' کوقابل اعتبار مراجع کی حیثیت حاصل ہے،مسلمانوں کے تیار کردہ فقہی سرمایہ کی خصوصیت یہ ہے کہ اس کی بنیاد کتاب دسنت پر ہے، جس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی اور جس کے ما خذاور اصول کوتبدیل نہیں کیا جاسکتا جبکہ دنیا کے دوسرے عاملی قوانین وقت کے لحاظ سے بدلتے رہے ہیں۔ان میں تبدیلیاں ہوتی رہی ہیں، کیونکہان کا کوئی مرجع ٹابت نہیں ہے،سب متزلزل ہے۔ ہمارے تمام اسلامی قوانین کی تکوین حیثیت انسان کے وجود میں وہی حیثیت رکھتی ہے جوجسم انسانی میں عناصر اربعہ کی ہے۔انسان اپنی ضرورت کے مطابق دوائیں ایجاد کرسکتا ہے۔ مگر کسی حال میں اپنے عناصر کے وجود سے بیگا نہیں ہوسکتا۔ یہی حال اسلامی قوانین کا ہے کہ وہ کتاب وسنت ، اجماع اور قیاس کے عناصر اربعہ کا پابندرہ کرضرورت کے مطابق قوانین میں اضافہ کرسکتا ہے، مگراصل عناصر میں تبدیلی ہیں کرسکتا۔ مثلاً خدانخواستہ کوئی قرآن سے بے نیاز ہو یاسنت نبوی سے اپنے آپ کوآ زاد کرکے کوئی قانون بنانا جا ہے تو کوئی فردیا جماعت قابل اعتنانہیں ہوگا۔ برخلاف رومن لاء کے جس میں بنیادی تبدیلیاں ایک باز ہیں بار ہا ہوئی ہیں اور اب بھی ہوسکتی ہیں۔جنگوں میں عارضی بنیادیں بنائی گئیں اور امن کے زمانہ میں ان کوتو ڑا گیا، برخلاف اسلامی قوانین کے مثلاً اکاح،

طلاق جلع یاطبارت وعبادات میں کوئی ایبا گوشنبیں تلاش کیا جاسکتا جوقر آن وحدیث کونظر انداز کرے بنایا ميا ہو، انسان خلا پر جائے، چاند پر ڈیراڈالے، کہیں بھی تھم البی سے سرنہیں اٹھا سکتا، اس نزا کت کودیکھتے ہوئے اسلامی قوانمین کومرتب کرنا اور دنیا میں بدلتے ہوئے حالات میں اس کی امامت کو قائم رکھنا علائے كرام نے اپنافرض قرار ديااوراس كے ليے بميشہ كوشاں رہے، فقد وفقادى كا صحنيم جلدين اس ير كواه بين ، كزشته صدی کے ربع آخر سے فقہ حفی کی روشی میں جو کام ہوئے ہیں، ان میں مسلم پرسنل لاء کے بانی ادر جنرل سكريشرى اميرشريعت مولانامنت الله رحماني سن علاءى جماعت كومتوجه كيا اوراي محراني مي عاملي قوانين مرتب كرائي، پهرمولانا قاضى مجابدالاسلام صاحبٌ نے فقداكيدى اور "بحث ونظر" كے ذريعال تلسل كوباق ركها، نيزمهر،شام، حجاز، يمن، الجزائر، مراكش هرملك مين خي ضرورت كوسامنے ركھ كرثابت شده اصول پر قياس كر كے اسلامی قوانين مرتب كيے گيے اور كيے جارہے ہيں، جس ميں دنيا كے بدلتے ہوئے حالات، نئ ایجا دات ، حیرت ناک تنم کے ذرائع مواصلات ، تجارتی لین وین ، بینک انشورنس ، کرنی ، تباوله کمالیات پر مسلمان علماء نے اپنی تحقیقات اور اپنا کام جاری رکھا، کیکن میرکام اتنا پھیلا ہوا ہے کہ ایک سمیٹی یامجلس تحقیقات ساری دنیا کے مسائل پر بحث کرنے سے اور اس کے لیے اصول مرتب کرنے سے عاج ہے، اس لیے ضرورت بھی کہاصل قوانین اسلامیہ کی روح کو بھی نظروں سے اوجھل نہ ہونے ویا جائے اوراس پر جو کام ہوئے ہیں اس کوسا منے رکھا جائے بیکام بہت محنت طلب اور علمی انہاک کا طالب ہے۔ جمجے مسرت ہے کہ س سلسله میں جن دستاویزوں اورمسودات برمیری نظریزی ہے ان میں جناب مولا نامفتی اختر امام عاول حظه الله كاكام خاصاد قيع اور قابل قدر ہے، ميں نے اس كى فهرست ديكھى اور جابجا حوالہ جات يرنظر ڈالى تو اطمینان ہوا کہ مولا ناکا کا م پیش روکا موں کے بنسبت اگرزیا دہ بیں تو کم بھی نہیں اوراس کی ضرورت تھی مفتی صاحب موصوف کی فکری کادش اورعلمی جدو جهد کا انداز ه اس مسوده سے ہوا جومیر ہے سامنے ہے، مجھے امید ے کے جب بیا کو پہنچ جائے گا تو ہمارے بہت سے مسائل عل ہوجا کیں گے۔اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ مولا نامفتی اختر امام عاول کے کام کوقبولیت عطافر مائے اور نفع عام کا ذریعہ بنائے ۔ آمین ۔

عبدالله عباس ندوى

<sup>-</sup> مولا نامحروم نے بیتح ریک ب کے باب اول اور باب دوم کو لما حظر کے کھی تھی۔اس کے بعد کتاب میں تین ابواب کا اضاف ہوا'' (مرتب)

#### مقدمه

تحرير: استاذ الفقها وحفزت مولانامفتي محمد ظفير الدين صاحب مفناحي دامت بركاتهم مفتى كبير دار العلوم ديو بندوصد راسلا مك فقدا كيدى دالى تائيد: بحرالعلوم حضرت علامه دمولانا محمد فعمت الله صاحب اعظمى دامت بركاتهم محدث جليل دار العلوم ديو بند

#### بسم اللدالرخمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلواة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله وصحبه اجمعين!

ونیا بربادی کے کنارے پر بڑتی چکی تھی اللہ رب العالمین کو انسانوں پردم آیا اور اس نے خاتم النہیں ملی اللہ علیہ دسلم کو دین اسلام لے کر انسان کی ہدایت ورہنمائی کے لیے بھیجا کہ انسانی نے واہ داست پر لانے کی سی مسلسل کی جائے۔آپ نے کتاب وسنت کی طرف آنے کی دعوت دی ، انسانوں نے آپ کی باتوں کو سنا، سمجھا اور رہنمائی کو دل سے قبول کیا ، اسلام کا قائلہ مدینہ منورہ سے چلا اور پوری دنیا میں پھیلتا چلا گیا۔ اس کی تعلیمات عام ہو کیں اور انسانی زندگی میں ایک زبر دست انقلاب برپا کر دیاس نے نظری کے تمام گوشوں کے لیے ستفل قوائیں بنائے ، زندگی کا کوئی پہلوالیا نہیں ملے گاجس کے لیے اسلام میں ردشی ناپید ہو، انسانی قانون ادھور اتھا، وہ صرف طاہری حالات پر حاوی تھا انسانی قانون کے مقابلہ میں ردشی ناپید ہو، انسانی قانون ادھور اتھا، وہ صرف طاہری حالات پر حاوی تھا انسانی قانون کے مقابلہ میں اسلامی قانون آیا۔ بی قانون اللہ تعالی کا تھا جو انسانوں کے تمام حالات سے پور سے طور پر دافق ہے میں اسلامی قانون آیا۔ بی تا خبر ہے ذہ تی انسانوں کی زندگی کے ہرگوشہ اور ہر پہلوکو جانتا بہتا تا ہے دل ود ماغ کے حالات سے باخبر ہے ذہ تی انسانوں کی زندگی کے ہرگوشہ اور ہر پہلوکو جانتا بہتا تا انسانوں کی دیثیت رکھتا ہے۔ اس پر ربحانات کا تعلی انسانی زندگی میں نشان راہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس پر ربحانات کی اس کو پوری خبر ہے۔ عبادات کا تعلی انسانی زندگی میں نشان راہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس پر

اسلام نے زور دیا ہے کہ انسانوں کے ذاتی حالات ایچھاور چاتی و چوبندر ہیں ،ستی کا ہلی ان کے اپنے کا موں میں حارج نہ ہو۔ صفائی و پاکی کا ہمہ وقت اہتمام رہے اپنے اوقات میں وہ اپنے سارے فرائض بحسن وخوبی انجام دیں۔ نہ رات کی نیندان کے لیے پابند سلاسل ہے اور نہ دن کی دلچیں خدائے وصدہ لاشریک کی یاد سے عافل رکھے وہ جب آئے تو نماز کے اوقات میں سب کا موں کوچھوڑ کر مجد کی راہ اختیار کرے ،رکوع مجدول سے وہ تازہ دم رہیں۔ ان ساری عبادتوں کا تعلق ان سے اور ان کے پروردگار سے ہے یعنی ان کا باطن یاک وصاف ہو۔

باقی معاملات جودن رات اپنے پڑوسیوں، دوستوں، رشتہ داروں اور گاؤں اور شہر کے لوگوں سے پائے جاتے ہیں و مسارے لوگوں کے حقوق اداکرین فریبوں کے ساتھ کیا معاملہ ہو، مالداروں کے ساتھ کیا ابطلق ہو بڑوں سے کیا رابطہ رہے اور چھوٹوں کے ساتھ شفقت ومجت کی کیسی رعایت ہو۔ وہ مدد چاہنے والوں کی مدد کرنے میں کوتا ہی سے کام نہ لیں حن سلوک کے طالب کے ساتھ کس طرح پیش آئیں۔ ان کے اخلاق پاکیزہ ہوں معاملات اور لین دین صاف سخرے اور بے داغ ہوں اسلام نے جو ہدایتیں دے کے اخلاق پاکیزہ ہوں معاملات اور لین دین صاف سخرے اور بے داغ ہوں اسلام نے جو ہدایتیں دے رکھی ہیں ان پر پورا پورا گورا گئل ہو۔ نفیبت ہو، نہ حسد نہ کینہ پر دری ہواور نہ کی کو پیٹھ چھچے برا بھلا کہیں۔ بھائی کی کی ملی جان کی گئی جلی زندگی ہو۔ اتحاد وا تفاق ہو۔ ہدردی ، روا داری اور سلح و آشتی ہو۔ امن و سکون ہو۔ رسول اگرم سلی اللہ علیہ وسلم کا اسو کہ حسنہ سامنے ہواور اس پڑس کا جذبہ ہو۔ جے دیکھ کرغیر مسلم بھی اور اپنے پرائے سکھوں کو یقین ہوکہ یہ رسول کریم سلی اللہ علیہ وسلم کے سیح خیرخواہ ہیں۔

مولا نامحتر م نے اپنی اس کتاب میں پہلی صدی سے لے کر چودھویں صدی تک سارے حالات پر دوشی ڈالنے کی علی کے ۔

ا پھے اور قابل تبول دلائل سے ٹابت کیا ہے کہ اسلامی قانون ان تمام قوانین انسانی سے افضل واعلیٰ ہے، ہمہ گیر ہے تمام ظاہر و باطن پر حاوی ہے جوانسان کو گمراہی سے قبل وخوزیزی سے، جنگ وجدال سے روکتا ہے جوانسان کی بربادی کا پیش خیمہ ہے، اسلام تحض پند وموعظات کا نام نہیں ہے بلکہ اس نے انسانی زندگی کے ہر شعبہ کومتا ٹرکیا ہے کہ انسانی قانون وقتی ہوتا ہے، اسلامی قانون خدا تعالیٰ کا نازل کر دہ قانون ہے جوکا کتات انسانی کے ماضی، حال اور مستقبل تمام پر حاوی ہے۔

یورپ کے عیسائیوں اور یہودیوں نے جو ہرزہ سرائیاں کی ہیں اس کتاب میں مثبت انداز میں ان کا جواب بھی دیا گیا ہے اور اسلامی تعلیمات پیش کرکے بتایا گیا ہے کہ اسلام کیا چاہتا ہے انسانوں کوکس درجہ میں رکھتا ہے اور اس کی تعلیمات نے دنیا کوکیا روشنی دی ہے ، ان کے ذہن وفکرکوکس طرح بیدار کیا اور وشنوں کی ان تمام علط باتوں کی مدل تر دیدگی تی ہے۔ ان کی تخریب اور اسلام کی تمیر کا موازند کیا گیا ہے۔
اسلام نہ آتا تو انسان صرف انسانوں کی بوجا کرتا ان کی خدائی کا قائل رہتا۔ وہ جرگرے بڑے کی پہتش کرتا۔ وہ خالق کا کنات اور انسانوں کے ورمیان جورشتہ ہے اس کو بحضیل پاتا۔ اس وقت عالم میں اسلام کے سواجتنے ندا جب بیں ان کے مانے والے کیا کررہے ہیں، انسانوں کو خاک وخون کی دعوت دے رہ بیں اور انسانی مجدوشرف کو برباد کررہے ہیں۔ بہت سارے ذبین مصنفین نے محسوس کرلیا ہے کہ اسلام کی تعلیمات میں بی انسانی فلاح و بہود پوشیدہ ہے اور محسلی اللہ علیہ دسلم نے بی انسانوں کوتار کی سے تکال کر رہے تا ہوں کیا گیا ہے اور محسلی اللہ علیہ دسلم نے بی انسانوں کوتار کی سے تکال کر رہے تا ہوں واطمینان نابید ہوتا اور انسانیت دم تو ٹرچکی ہوتی۔

دنیا کے تمام قوانین مولانا کے پیش نظر ہیں اور اسلامی قوانین کی خصوصیات پر اور ان کی پا کداری اور ان اور اسلامی قوانین کی خصوصیات پر اور ان کی پا کداری اور انسانوں کی نفسیات کوسامنے رکھ کر جو بچھ لکھا ہے وہ تمام اہل علم کے پڑھتے کے لاکق ہے، مولانا کی یہ خدمت اس لاکق ہے کہ آج کے نو ہوانوں کے لیے اس کا مطالعہ بے حدضر وری ہے۔ جو بحث کی ہے وہ سب عالمانہ اور منصفانہ ہے۔ اس میں کہیں انگلی رکھنے کی مجھ کئش نہیں ہے۔

فقداسلامی اس کتاب کا خاص موضوع ہے اور اس پرمصنف نے بہت ساری کتابوں کا یکسوہوکر مطالعہ

کیا ہے اور اس پرخوب لکھا ہے ''عہد جدید کی فقہی سرگر میاں '' کے عنوان سے اس موضوع پر اس کے اچھے

اور برے تمام پہلوؤں پر دوشی ڈالنے کی سعی کی ، اس سلسلہ میں نتاوی ہندیہ یعنی نتاوی عالمگیری کی تر تیب
وقد و بن پر برا اچھا مواد جمع کر دیا ہے عالمگیری میں جن کتابوں کا حوالہ دیا گیا ہے ان کتابوں کے نام اور ان

کے صنفین کے جتنے نام مل سکے ہیں وہ تقریباً ۲۲ ہیں۔ ان تمام پر ایک سرسری نظر ڈالی ہے اس میں قطعا شبہ

نہیں کہ اس کتاب کے مرتب نے اس سلسلہ میں اچھی جدد جہد کی ہے اور بڑا اپنا قیمتی وقت خرج کیا ہے اللہ

رب العزت مرتب کو ان کی محنوں کا صله عطاکر ہے۔

آ گے چل کرعثانی دور حکومت میں ''المجلہ'' کی اشاعت کا بھی تذکرہ کیا ہے کہ حکومت ترکی نے اس مجموصہ کی تیاری کے لیے علاء کوکس طرح متوجہ کیا اور عدالت میں چلنے والے تو اندین کومرتب کرا کرشائع کیا اور اس کے مطابق فیصلہ دینے کا تھم جاری کیا۔ مصنف نے کہیں قناعت سے کام نہیں لیا ہے بلکہ ساری کوششوں کواجا گرکرنے کی سعی کی ہے۔

کتاب کے تیسرے حصہ میں دنیا کے جس قدرمشہورانسانی قوانین ہیں سھوں کاتفصیلی تذکر ہ کیا ہے۔

برطانوی قوانین، امریکہ کے قوانین، فرانس کے قوانین اور اشتراکی قوانین سمھوں کا جائزہ لیا ہے ان کی تفصیل بیان کی ہے ان پر نقذو تبسرہ بھی کیا ہے ان کی کمزوریاں بھی ظاہر کی ہیں حتی کہ برطانوی محکمرانوں، امریکی حکمرانوں کے نام بھی درج کیے ہیں اور پھران دنیای قوانین کے مقابلہ میں اسلامی قوانین کے امتیازات، ان کی برتری اور ہمہ کیری کومعقدل اور مدل طور پر ٹابت کیا ہے۔ جولوگ قوانین پر نظرر کھتے ہیں وہ اسلامی قوانین کی خصوصیات اور امتیازات کا اٹکارنہیں کر سکتے ہیں۔ شرط سے کہ وہ منصف ہوں اور عقل فہم رکھتے ہیں۔

مختفریه که مولا نامفتی اختر امام عادل کی به کتاب بزی محنت اور جمه جهت مطالعه کے بعد کہیں گئی ہے۔ میرامشورہ ہے کہ اہل ذوق وشوق اوراصحاب علم وخقیق ضروراس کتاب کا مطالعہ کریں اورخواص وعوام کو مطالعہ کی طرف متوجہ کریں۔

ا خیر میں اللہ تعالی سے دعا ہے مولا نا کو صحت دعا فیت کے ساتھ کمی عطا کریں۔اوران کی اس خدمت جلیلہ کو قبول عام عطا کریں اوران کے لیے زاد آخرت بنا کیں۔انشاء اللہ ان کی بیر خدمت ہم علاء کے لیے یادگار ثابت ہوگی اورامت کی طرف سے ہم پر جو قرض ہے وہ بحسن وخو بی ادا ہوجائے گا۔

٣٢/ريخ الاول ٢٦١ ه

محمرظفیر الدین غفرله مفتی دارالعلوم دیوبند محمرنعمت الله غفرله استاذ دارالعلوم دیوبند

#### بسم الله الرحمن الرحيم

## يبش گفتار

(1)

اسلام ایک آفاقی ند بب اور کمل نظام حیات کا نام ہے، جس نے ہر دور میں انسانیت کی رہبرئی کی سب سے مضبوط اور رقبہ کے لحاظ سے سب سے مضبوط اور رقبہ کے لحاظ سے سب سے مضبوط اور رقبہ کے لحاظ سے سب سے وسیع قیادت کی زمام کاراس کے ہاتھ میں رہی ہاوراس پورے مرصے میں بینکڑوں انقلا ہات اور حالات کی گردشوں کے باوجود بھی ایک لمحہ کے لیے بھی کسی حلقے میں بیا حساس نہیں پایا گیا کہ اس قانونی نظام میں کسی مسمون کے باوجود بھی ایک بحاتی ہے کہ اسلام کے قانونی نظام نے ہر دور میں انسانیت کے ہر طبقے کے مسائل کو صلی کیا اور ملک وقوم کی ترقی واستحکام میں بنیادی رول ادا کیا۔

جب تک مسلمان شعوری طور پراس نظام سے وابستہ رہے، ان کی ترقی وتو سیع کا سلسلہ جاری رہا، وہ جہال گئے، ارض وفلک نے ان کا استقبال کیا، لوگوں نے اپنی پلکیس بچھا کیں اور دنیانے ان کا خیر مقدم کیا۔ اس لیے کہ دہ ایسانظام حیات نافذ کرنے گئے تھے جوامن وخوش حالی، ترقی واستحکام اور داخلی وخارجی سکون کا داکی ضامن ہے۔

#### زوال كاسبب

کین جب مسلمانوں کارشتہ شعوری یا غیر شعوری طور پراس نظام سے کمزور ہوا، تو وہ بھی اندرونی طور پر کر در ہونے گئے اور ان کی قومی واجہا می زندگی پرزوال کی پر جھائیاں پڑنے گئیں۔ اس لیے کہ اجہا می زندگی کے لیے اجہا کی نظام کی ضرورت ہے اور کسی بھی اجہاع کے ٹوٹے کے لیے بیکانی ہے کہ اس نظام کو تو رویا جائے یا مشتبہ کر دیا جائے جس سے وہ اجہاع جڑا ہوا ہے۔ کسی بھی قوم کا زوال ای نقظ سے شروع ہوتا ہے خواہ اس کا اور اک قوم کے بڑے طبعے کو ہویا نہ ہو، مسلمانوں کے ساتھ بھی بھی ہوا۔ مسلمانوں نے جوخدائی قانون اور اسلامی نظام روئے زمین پرنافذ کیا تھا، اس نظام میں مسلمان فاتح کی حیثیت سے تھے۔ ہوخدائی قانون اور اسلامی نظام روئے زمین پرنافذ کیا تھا، اس نظام میں مسلمان فاتح کی حیثیت سے تھے۔ اس نظام کی ترجیحات میں سب سے بڑا حصہ مسلمانوں کا تھا۔ دوسری اقوام اور اقلیتوں کو بھی تمام انسانی حقوق دیے ہے۔ عقر قرق دیے گئے سے مگر فرق بیتھا کہ اس میں مسلمانوں کی حیثیت دیے دالوں کی اور دوسری اقوام کی لینے حقوق دیے گئے سے مگر فرق بیتھا کہ اس میں مسلمانوں کی حیثیت دیے دالوں کی اور دوسری اقوام کی لینے حقوق دیے کے سے مگر فرق بیتھا کہ اس میں مسلمانوں کی حیثیت دیے دالوں کی اور دوسری اقوام کی لینے خوق قرق دیے گئے سے مگر فرق بیتھا کہ اس میں مسلمانوں کی حیثیت دیے دالوں کی اور دوسری اقوام کی لینے

والوں کی تھی، کیکن جب اسلامی نظام کی جگہ'' دوسرانظام'' آیا اور اجتماعیت دین ہے کٹ کرغیرو بنی نظام ہے جڑگئی تو اس نے نظام میں تمام تر ترجیحات دوسروں کے لیے ہوگئیں اور اس کی انگی صفوں میں ایسے لوگ براجمان ہوگئے جن کومسلمانوں کے ساتھ کوئی ہمدردی نہیں تھی۔اس لیے اب مسلمانوں کو پچھلی سیٹ پر بیٹنے کے علاوہ کوئی چارہ کارنہ تھا۔

آگراس موقع پر بھی مسلمانوں کی قومی غیرت اور دین حس جاگ اٹھتی تو وہ اپی غلطیوں کی تلانی کر سکتے تھے اور اس مخصصت کی نظام سے پیچھا جھڑا سکتے تھے گر افسوس کے مسلمانوں کے حکمراں طبقے کی عالب اکثریت الیمی مجرمانہ غفلت کی شکارر ہی اور جھوٹی مصلحوں اور عارضی لذتوں کے وہ ایسے دلدادہ رہے کہ ان کی ساری حس ہی مردہ ہوکررہ گئی۔ بقول شاعر

ے وائے ناکا می متاع کا رواں جاتار ہا کاروال کے دل سے احساس زیاں جاتار ہا

اور جب کوئی قوم اس درجہ بے حسی کی شکار ہوجاتی ہے تو زندگی کی ساری رعنائیاں اس سے رخصت ہو جاتی ہیں اور اس میں اور مردہ میں کوئی فرق باتی نہیں رہ جاتا ۔۔۔۔قرآن تحکیم نے اس قومی زوال اور اجتماعی بے حسی کواجتماعی موت کا نام دیا ہے:

اموات غير احياء وما يشعرون ايان يبعثون (١)

ترجمہ:۔ ''بیزندوں کی آبادی نہیں بلکہ مردوں کی بستی ہے۔ جواٹھنے اور اٹھائے جانے سے بے خبر پڑے ہیں''

آج ساری و نیا میں مسلمانوں کے عمومی زوال کا بڑا سبب سے کہ اپنے چشمہ کھیات سے ان کا رشتہ کمزور ہوگیا ہے۔ افھوں نے اس قانونی نظام کوسر و خانے میں ڈالدیا ہے۔ جو نہ صرف ان کی زندگی و شخص کو صفانت فراہم کرتا ہے۔ بلکہ ساری انسانیت کی حیات وارتقاء کا راز بھی اس میں پوشیدہ ہے۔ مسلمانوں کی مثال اس کا کنات ارضی میں ول کی ہے ول سے صالح خون جاری ہوگا تو سارے عالم کا نظام درست رہے گا اور ول کا نظام کمزور ہوگا تو سارے عالم پراس کا اثر پڑے گا۔ لیکن مسلمان اپنامیہ مقام بھول ورست رہے گا اور ول کا نظام کمزور ہوگا تو سارے عالم پراس کا اثر پڑے گا۔ لیکن مسلمان اپنامیہ مقام بھول گئے ، ان کو اپنی حقیقت کا عرفان نہ رہا۔ انھیں یا د نہ رہا کہ وہ کس خدائی منصب اور خدائی نظام کو لے کر اس انسانی و نیا میں آئے ہیں؟ انسانی دنیا میں آئے ہیں؟ انسانی دنیا میں آئے ہیں؟ انسانی و خود فراموثی کی چا در تان کی اور اقوام عالم کو وادئ ظلمات میں جنگل کی بھیڑ کی طرح بھیکنے کے لیے فیلے خفلت وخود فراموثی کی چا در تان کی اور اقوام عالم کو وادئ ظلمات میں جنگل کی بھیڑ کی طرح بھیکنے کے لیے

چپوڑ دیا، بلکہ وہ بھی دنیا کی دوسری قوموں کی طرح مادہ پرتی، دنیا طلبی، بدستی و بیش کوشی کے میدان میں اُور پڑے اور ابلیسی نظام بھی چاہتا تھا کہ دوسروں کو جگانے والی قوم خودسو جائے، بارخلا فت افھانے والی جماعت خودتھک کر بیٹے جائے اور امر بالمعروف اور نہی من الممکر کا سوتا خشک ہوکررہ جائے۔ بھول ڈاکٹر اقبال "

ہرنفس ڈرتا ہوں اس امت کی بیداری سے میں ہے حقیقت جس کے دیں کی احتساب کا کتا ت

وروبے در مال

کاش کوئی الیی صورت پیدا ہو کہ مسلمان پھر اپنے گھر کی طرف پلٹیں ، ابنا کھویا ہوا خزانہ واہی لیس کوئی الیں صورت پیدا ہو کہ مسلمان پھر اپنے گھر کی طرف پلٹیں ، ابنا کھویا ہوا خزانہ واہی لیں نصیں ایس آئی نصیب ہو کہ وہ ہیرے موتی اور کنگر پھر میں فرق کر سکیں اور وہ پوری بصیرت کے ماتھ جان سکیں کہ انسانوں کا بنایا ہوا مصنوی نظام بھی خالق کا کنات کے عطا کر دہ قانونی نظام کا ہم پلہ نہیں ہوسکا، پھر ریکیسی نادانی ہے؟ کہ خالق کا آستانہ چھوڑ کر دنیا مخلوق کے پیچھے دوڑ رہی ہے۔

اولئك يدعون الى النار والله يدعوالي الجنه (١)

'' و نیاوالے آگ کی طرف بلارہے ہیں اوراللہ شمصیں جنت کی طرف پکارر ہاہے'' گراکٹرلوگ رخمن کی پکار کے بجائے شیطان کے بلادے پرکان دھررہے ہیں۔

الله کے خلص بندے عرصے سے اس موئی ہوئی تو م کو جگانے کی محنت کر دہے ہیں اور فانی کے لیے منے والوں کو لا فانی کی طرف لانے کی کوشش کر دہے ہیں۔ مگر نینداتی گہری ہے کہ بے در پے ضربیں بھی اسے تو ڑنے کے لئے کانی نہیں ہیں۔

زیرنظر کتاب بھی ای شم کی ایک معمولی کوشش ہے، عالمی حالات اوراسلامی قانون کے ساتھ غیروں کی جفا کمیشی اور اپنوں کی بیاری معمولی کوشش ہے، عالمی حالات اور کرب بے ساماں کا شکار ہوں۔ دل جفا کمیشی اور اپنوں کی بے رخی و کھے کر ایک عرصہ سے درو بے در ماں اور کرب بے ساماں کا شکار ہوں۔ دل ترکی جاور نے گفتا ہے، مگر ندمیری آ واز میں طاقت ہے اور نے گفتگو کا سابقہ۔

ایک مدت سے اپنے زخموں کو سہلار ما ہوں ، اپنے درد کے موتی پرور ما ہوں۔ اندر کی تھٹن کو نفظوں کا جامہ بہنار ما ہوں اور دل کی آئی کو حرف و معنی کا قالب دے رہا ہوں۔ میری بیا کتاب دراصل برسوں کے ای معنوی سنر کی روئداد ، مطالعات ومشاہدات کا مجموعہ اور اس سلسلے میں اب تک ہونے والی محنوں کا خلاصہ ہے۔ سنر کی روئداد ، مطالعات ومشاہدات کا مجموعہ اور اس سلسلے میں اب تک ہونے والی محنوں کا خلاصہ ہے۔

ميرى فقهى سر گزشت

رسی طالب علمی کے زمانے میں مجھے منطق وفلے اور علم کلام سے زیادہ دلچیسی تھی اوران کی مشکلات میں الجحنے اور الجھتے رہنے میں کافی مزہ ملتا تھا اور اس سلسلے میں استاذ گرامی حضرت مولا نااعجاز احمد اعظمی دامت بر کاتبم کی عنایت و شفقت اور حوصله افزار بنمائی میرے لیے شعل را کھی قرآن وحدیث اور فقد اسلامی کی کتابیں بھی ذوق وشوق ہے بڑھتا تھا گران کےمضامین کوآسان خیال کرکےان کے لیے زیادہ محنت کرنا بے سور سمجھتا تھا۔ دارالعلوم دیو بند میں دورہ صدیث کے بعد مجھے افتاء میں داخلہ ملا اور دارالعلوم دیو بند کے ا کابر مفتیان اور اساتذه کرام کے زیر سایہ مجھے افتاء کا نصاب کمل کرنے کی سعادت ملی ۔مفتی اعظم حضرت مولا نامفتي محمود حسن كَنْكُوبِيُّ ، مجتهد وقت حضرت مولا نامفتي نظام الدين اعظميٌّ ، فقيه كبير حضرت مولا نامفتي محمد ظفير الدين صاحب مفتاحي دامت بركاتهم ، عالم رباني حضرت مولا نامفتي حبيب الرحمن خيرآ بادي دامت بركاتهم اوراديب دفقيه حضرت مولا نامفتي كفيل الرخمن نشاط جيسے اصحاب علم وفن سے تلمذ كاشرف حاصل موا۔ اصول وكليات اور قواعد وضوابط حضرت مولا نامفتي محمود حسن كُنگوبيُّ اور حضرت مولا نامفتي نظام الدينٌ ہے پڑھے، جزئیات وفرعیات باتی دیگراسا تذہ ہے، فتو کی نولی کی مشق حضرت مولا نامفتی محمر ظفیر الدین مفاحی دامت برکاتہم مرتب فآویٰ دارالعلوم دیو بندگ نگرانی میں کی۔ان بزرگوں کے فیض صحبت کے نتیجے میں فقه وافتاء ہے میر اتعلق ایبابڑھا کہ افتاء کی تکیل کے بعد مزید دوسال فقہ دا فتاء میں اختصاص کرنا جا ہتا تھا۔ گر ہارے بزرگوں نے میراانتخاب دارالعلوم کی معین مدری کے لیے کردیامیں نے اپنی دلی خواہش کا اظہار کیا تو استاذ الاساتذه حضرت مولا نامعراج الحق صاحب سابق صدرالمدرسين دارالعلوم دبو بنداوراستاذ كبيرحضرت مولا نامفتی سعیداحمہ یالنوری دامت برکاتهم نے ارشاد فرمایا که اختصاص کاتعلق اشتغال بالفقه سے ہے رسی کورس ہے ہیں' بس میں نے سرتشکیم ٹم کردیااور فقہ کواوڑ ھنا بچھونا بنانے کاعزم کرلیا۔

ایک اور اتفاتی واقعہ نے میرے اس رخ کواور بھی مہیز کیا، میں دارالعلوم دیو بند میں میں مدرس تھا کہ ویلی میں ایک عالمی نقبی سیمنار کی اطلاع ملی جس کے دور آرواں فقیہ العصر حضرت مولا نا قاضی مجاہدالاسلام قامی شخص اون اس میں شریک ہور ہے تھے، استاذ گرامی حضرت مولا نامفتی محمد ظفیر الدین صاحب مقاحی وامت بر کاتبم نے سیمنار کے سوالنا مے کا ایک حصہ مجھے عنایت فرما یا اور اس پر تخصی و تحقیق و تحریر کا تحکم دیا، موضوع تھا '' کرنی نوٹ کا شری تھی ' میرے لیے بالکل اجنبی موضوع، میں نے اس پر نہ ہے پر جا تھا اور نہ کس سے پچھ ساتھ اے کتابی مطالعہ میرا درسیات فقد تک محدود تھا، شامی ، رسم المفتی ،

الا شباہ والنظائز ، قواعد المفقد ، عالمكيرى اور ہدايہ سے آھے ميرى كوئى و نيائبين تقى اورا تفاق سے ان ميں سے كسى كتاب ميں كرنى نو ئ استام ميرى نظر ہے نہيں كز را تعا۔ اس سوالنا ہے نے مجھے پہلی باراحساس ولا يا كوفقہ اسلامى كتنا مشكل اور وسيع موضوع ہے۔ ميں نے اپنا پہلافقهى اور تحقیقی مقالہ تیار كيا۔ استاذ كرامى كى خدمت ميں پیش كيا تو كانى مسر ور ہوئے بڑى حوصلہ افزائى كى اور فقهى سيمنا رميں اپنے ساتھ چلنے كى دوحت دى، جس كوميں نے بسر وچشم قبول كيا۔

سیمنار کے لیے روانہ ہونے سے قبل اکیڈی کے پت پر میں نے اپنا فقہی مقالہ بھی ارسال کردیاتھا،
سیمنار میں حاضر ہواتو ولی کی شخت سردی کے باوجود ساری و نیا سے بالعوم اور ہندوستان سے بالخصوص اکثر
اکا برعلاء و نقباء اور قائدین و دانشوران تشریف لائے ہوئے تھے۔ ای سیمنار میں پہلی بار نقیہ العصر حضرت
مولانا قاضی مجاہدالا سلام قائمی کی زیارت و ملاقات نصیب ہوئی اور استاذگرائی کے چند لفظوں اور میر ب
ارسال کردہ مقالے نے تعارف کا کام کیا۔ اس سیمنار کی نشتوں نے میر دول و د ماغ میں بالچل مچادی۔
میر نقبی تصورات میں انقلاب بر پاکیا، بحث و تحقیق کی نئی جہتیں سامنے آئیں اور فکرو آگی کے نئے
میر نقبی تصورات میں انقلاب بر پاکیا، بحث و تحقیق کی نئی جہتیں سامنے آئیں اور فکرو آگی کے نئے
درواز سے کھلے، فقد اسلامی کی دنیا کتنی و سیجے اور تہ دار ہے؟ اس کا اندازہ ہوا، فقد اسلامی پر کام کرنے کی کتی
ضرورت ہے؟ اس کا احساس ہوا اور یہ تجر آمیز احساس تنہا میر انہیں تھا بلکہ اکثر شرکاء سیمنا ر پر پہلی باراتنی
مشاہداتی سفرکار خ زیادہ ترفقہ اسلامی کی طرف ہوا تھا۔ اس سیمنا ر کے بعد میری علمی، فکری، تحقیق، تجر باتی اور

میری دلچیپیوں اور وقا فو قا اس سلسلے میں شائع ہونے والے نتائج تحقیق کود کھے کرمختف اداروں نے اپنے فقہی پروگراموں میں مجھے شرکت کی دعوت دی اور میں نے پورے صلے اور تیاری کے ساتھ ان پروگراموں میں شرکت کی ۔ان پروگراموں نے میر نقتبی مطالعات کے تشکسل کوآگے بڑھایا، اس کے لیے میں اسلامک فقد اکیڈی و بلی اور ادارة المباحث الفقہیہ جمعیة علماء ہند و بلی کاشکر گزار ہوں۔اللہ تعالی ان اداروں کی حفاظت فرمائے آمین۔

حیدرآباد میں تیام کے درران مختلف اسباب ومحرکات کے تحت اسلام کے بین الا اقوامی قوانین اور فقہ اسلام کے خارجی مطالعہ کے مواقع ملے اور اس ضمن میں میرے بعض مطالعات سہ ماہی فقہی ، تحقیق ، اسلامی کے خارجی مطالعہ کے مواقع ملے اور اس ضمن میں میرے بعض مطالعات سہ ماہی فقہی ، تحقیق ، وستادیزی مجلّد ' بحث ونظر' پٹند (زیرادارت مطرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسی کی میں شائع ہوئے ۔ جن کی بڑی تحسیدن کی گئی۔ اس سے مقیر مرتب کا حوصلہ بڑھا اور اس کی متعدد قسطیں بحث ونظر میں چھینے کے لیے کھیجہ یں اور حضرت قاضی صاحب علیہ الرحمة نے ازراہ شفقت وعنایت ان سب کومن وعن شائع فرمایا، زیر

نظر کتاب کے دوسرے باب کے بعض حصائی موقع پر بحث ونظر میں شائع ہوئے تھے۔ پھراس میں حک وقک اور ترمیم واضافے ہوتے رہے، مطالعات وتحقیقات کے نکڑے جوڑے جاتے رہے اور آج اس کی اشاعت کی نوبت آرہی ہے۔ اللہ تعالیٰ اس کو قبول فرمائے اور عام امت کے لیے مفید بنائے آمین -(۳)

توجيطلب

فقد اسلامی کے مطالعہ و تحقیق کے ساتھ بنضل خداوندی اس کی تدریس کے بھی جمھے مواقع حاصل ہوئے اور فقد اسلامی کے بعض طلبہ و تحقین جمھے سے وابستہ رہے، اس دوران جمھے محسوس ہوا کہ فقد اسلامی کے طلبہ کو غیر اسلامی قوانین کے مطالعہ کی طرف بھی تو جہ کرنی چاہیے۔ تا کہ وہ پوری بصیرت کے ساتھ فقد اسلامی اور غیر اسلام ملکوں میں رائج قوانین کے درمیان موازنہ کرسکیس اور فقد اسلامی کی وسعت و جامعیت اور اس کے غیر سلم ملکوں میں رائج قوانین کے درمیان موازنہ کرسکیس اور فقد اسلامی کی وسعت و جامعیت اور اس کے اصول دکلیات کی معنوبیت و آفاقیت کو وہ پورے بسط ویقین کے ساتھ سمجھ سکیس، ۔۔۔۔۔ چنانچیاس رخ پر بھی میں نے محنت کی اور اس سلسلے کے مطالعات کا ایک و خیرہ جمع ہوگیا، جس کو آ پ اس کتاب کے تیسرے باب کے زیرعنوان ملاحظ فر ماسکیس گے۔۔

ای طرح فقہ اسلامی کی اصطلاحات کے متبادل انگریزی اصطلاحات پربھی محققین کی نظر ہونی چاہئے تا کہ بین الاقوامی اور دیگر غیراسلامی قوانین کے مطالعہ کے دوران کسی اصطلاح سے اجنبیت کا احساس نہ ہواور نہ کسی کی تلبیس میں مبتلا ہونے کی نوبت آئے۔

فقہ اسلامی کے بنیادی مراجع اور کتابوں کاعلم بھی ضروری ہے تا کہ فقہ کوان کے مرکزی سرچشموں میں تلاش کیا جا سکے ، بھی حوالہ درحوالہ سے بات کچھ سے بچھ ہو جاتی ہے اور حقیقت غلط نہمیوں میں مستور ہوجاتی ہے۔

> اس كتاب كے چوشے اور پانچویں بابوں میں ان پہلوؤں پر توجہ دی گئے ہے۔ (سم)

> > كتاب كااجمالى تعارف

یہ کتاب پانچ ابواب پر شمتل ہے۔

(۱) باب اول: پہلے باب میں اسلامی قانون کا تعارف ،خصوصیات انتیازات ، تدریجی ارتفاء ،مختلف ادوار اور آن کی خصوصیات کا تفصیلی ذکر اور آج تک ہونے والی مشہور فقہی مساعی وخد مات پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ نیز اسلام کے بین الاقوامی قوانین پر بھی نظر ڈالی گئی ہے۔

(۲) باب دوم: - دوسرے باب بین اسلامی فقد کے خلاف پیدا کی گئی غلط نبیبول کا از الد کیا کیا جا اور اس سلسلے میں قدیم وجدید ہر شتم کے آخذ سے استفادہ کیا گیا ہے، نیز دنیا کے دیگر تو انین کے اور اس سلسلے میں قدیم وجدید ہر شتم کے آخذ سے استفادہ کیا گئی ہے اور مثالوں سے بات واضح نے اسلامی قانون سے جوخوشہ چینی کی ہے، اس پر دوشنی ڈالی گئی ہے اور مثالوں سے بات واضح کی گئی ہے۔

رس بابسوم ۔ تیسرے باب میں دنیا کے بعض مشہور غیر مسلم ملکوں کے قوانیمن کا تعارف کرایا گیا ہے اوران کی خصوصیات سے بحث کی گئی ہے اور اسلامی قانون کے مقابلے میں وہ کتنے ادھورے ہیں اس پرنظر ڈالی گئی ہے۔

سی باب چہارم:۔ چوتھے باب میں قانون اسلامی پر ککھی گئی بنیادی کتابوں کا تذکرہ ہے۔ان باب میں تقریباً پچیس و (۲۵۰۰) فقہی مآخذ کاذکر آگیا ہے۔

(۵) باب پنجم: پانچویں باب میں فقہی اصطلاحات کی فرہنگ ہے جس کی ضرورت عالمی قوائین کے مطالعہ کے دوران پیش آتی ہے۔ اس باب میں تقریباً ایک ہزار (۱۰۰۰) فقہی اصطلاحات کا ذخیرہ جمع ہوگیا ہے۔

اس طرح ایک جامع اور بھر پور کتاب تیار ہوگئ ۔ ہے۔ جس کواپنے تنوع اور تفصیل کے لخاظ سے انسائیگو پیڈیا کہ سکتے ہیں اور بیتو نہیں کہا جا سکتا کہ بیہ کتاب اس موضوع پر حرف آخر ہے ۔ لیکن بیہ بات ضرور ہے کہ اس موضوع پرکھی جانے والی کتابوں ہیں بیہ کتاب سب سے زیادہ مبسوط اور جامع ہے۔

ال كتاب سے انشاء اللہ بہتوں كوروشنى ملے گى محققین كے سامنے كام كے نئے ميدان آئیں گے علم وقتی كے سامنے كام كے نئے درواز ہے كھلیں گے چراغ سے چراغ جلے گا، كام آگے بڑھے گا اور كو كى آخرى درجہ كى چرائے سے مامنے آسكے گی اللہ تعالی تبول فرمائے اوراس كومير بے ليے اور مير بے فاندان اور دفقاء كار كے ليے ذخير ہ آخرت بنائے آمين ۔۔۔
آخرت بنائے آمين ۔۔۔

ابل علم اورار باب تحقیق سے درخواست ہے کہ کوئی بات قابل اصلاح محسوں ہوتو بحث وتنقید کا موضوع منانے کے بجائے حقیر مرتب کواس سے آگاہ کریں۔انشاء اللہ حق بات قبول کرنے سے در لیے نہیں کروں گا۔ اللہ تعالی مجھے اس کی ہمت و تو فیق عطافر مائے۔ آئیں !

(۵)

كلمات تشكر

اس کتاب کی ترتیب و تالیف میرے اسما تذہ اور بزرگوں کے فیوض علمیہ کا صدقہ اور ان کی توجہات

عالیہ کا نتیجہ ہے۔ان کی ہدایات اورعلمی مشوروں ہے میری بہت می مشکلات حل ہوئیں۔ کی اہم مراجع اور مصا در تک میری رسائی ہوئی ، میں اینے ان تمام بزرگوں اورا کا بر کاشکرگز ارہوں۔

ان میں جو حیات ہیں اللہ ان کا سامیہ تا دیر صحت وعافیت کے ساتھ قائم رکھے اور ہمیں ان سے استفادہ کی توفیق مرحمت فرمائے اور جواللہ کو پیارے ہوگئے ہیں۔اللہ ان کی مغفرت فرمائے ،ان کے درجات کو بلند فرمائے اور اللہ کو پیارے سے میں۔ اللہ ان کی مغفرت فرمائے ،ان کے درجات کو بلند فرمائے ۔ اور ان کی حسنات کو قبول فرمائے ۔ آمین ۔

خاص طور پرفقیہ العصر حضرت مولانا قاضی مجاہدالاسلام قائی کو میں بھی فراموژن نہیں کرسکوں گا کہ آپ کے علمی وفقہی اشارات، منج بحث وتحقیق اور خردنوازی، علم پروری اور افراد سازی کے جوہرنایاب نے میر نے فقہی سفر کا سامان فراہم کیا اور میری علمی وفکری تربیت کا کام انجام دیا اللہ ان کی مغفرت فرمائے۔ خدمات کو قبول فرمائے اور در جات کو بلند کرے۔ آمین۔

آج اگروہ زندہ ہوتے تو اس کتاب کی اشاعت پر بہت زیادہ مسرور ہوتے ۔گرافسوں اس کتاب کی اشاعت ایسے دفت علم میں آرہی ہے جبکہ دہ ہم میں موجود نہیں ہیں ،اس کی کومیں ہمیشہ محسوں کروں گا۔ اشاعت ایسے دفت عمل میں آرہی ہے جبکہ دہ ہم میں موجود نہیں ہیں ،اس کی کومیں ہمیشہ محسوں کروں گا۔ ع وہ کیا گئے کہ ساغر دمیناا داس ہیں

یے کتاب بھی انشاء اللہ آپ کے حسنات میں شار کی جائے گی۔

ای طرح اپنے اسا تذہ میں استاذگرامی قدر حضرت مولانا مفتی سعید احمہ پالنبوری دامت برکاہم العالیۃ کا بھی میں بطورخاص ذکر کرول گا کہ آپ کی محبت دشفقت اور علمی رہبری ورہنمائی نے میرے اندر کی کھے کہ سنے میں مشورہ کیا آپ نے ممل تعاون فرمایا۔کوئی تحریب کی مسئے میں مشورہ کیا آپ نے ممل تعاون فرمایا۔کوئی تحریب کے تحریب کی توشوق سے ملاحظہ کیا اور مشورے عنایت فرمائے۔اس کتاب کے چوشے باب کی ترتیب کے دوران فقہ اسلامی کی اصطلاحات کی انگریزی تشریحات کے لیے مجھے معتبر آفذ کی ضرورت تھی۔حضرت دوران فقہ اسلامی کی رہنمائی سے میں صحیح آخذ تک پہنچ سکا اللہ تعالی آپ کو جزائے خیر سے نوازے اور الستاذ دامت برکاہم کی رہنمائی سے میں صحیح آخذ تک پہنچ سکا اللہ تعالی آپ کو جزائے خیر سے نوازے اور آپ کے فیوض عالیہ سے امت کو زیادہ سے زیادہ مستفیض ہونے کا موقع عنایت کرے آمین!

ال موقع پر میں اپنے ان تمام بزرگوں کا ذکر جمیل کرنا بھی ضروری سجھتا ہوں ، جنھوں نے اس کتاب کو ملاحظہ فرمایا - مشورے اور ہدایات سے نوازا۔ پبندیدگی سے سرفراز فرمایا اور اپنی گرال قدر آراء تحریر فرما کیسے - مشورے الاستاذ مولا نا محمد نعمت اللہ فرمائیں - حضرت الاستاذ مولا نا محمد نعمت اللہ اللہ علی دامت برکاتهم اور حضرت الاستاذ مولا نا محمد نعمت اللہ اعظمی دامت برکاتهم نے اپنے گرال قدر مقدمہ ہے اس کتاب کوزینت بخشی ،امیر الهند حضرت اقدس مولا نا

سیداسعد مدنی رحمہ اللہ نے اپنے مکتوب گرامی کے ذریعہ حقیر مرتب کی حوصلہ افزائی فرمائی، حضرت امیر شریعت مولانا سیدنظام الدین صاحب، حضرت اقدس مولانا محمر سالم القامی صاحب، حضرت شخ الحدیث مولانا سیدانظر شاہ کشمیری صاحب اور حضرت مولانا ڈاکٹر عبداللہ عباس ندوی بچلواروی حجمہا اللہ نے اپی تقریظات سے نوازا جواس کتاب کی اہمیت کی صاحت ہیں۔

ہمارے ان بزرگوں نے اپنے اس احساس کا اظہار فرمایا ہے کہ کتاب اپنے موضوع پر جامع اور منفرد ہے اور کم از کم اردوز بان کا دامن فقہ اسلامی کے موضوع پر اتنی وسیع ، جامع اور مبسوط کتاب سے خالی تھا، اللہ تعالیٰ ہمارے بزرگوں کے اس حسن ظن کو میرے لیے نیک فال بنائے۔ اور اس کو قبول فرمائے۔آمین!

ال موقع پر میں اپنے عزیزوں اور دوستوں کا بھی شکریہ ادا کرنا ضروری سجھتا ہوں جنھوں نے اس کتاب کی ترتیب و تبییض یا طباعت واشاعت میں میرا ساتھ دیا بالخصوص مولانا مفتی سیف الحق صاحب قاسی سابق استاذ جامعدر بانی منور واشریف، مولانا محمد و بان اعظم قاسی اور الحاج مولانا سرفراز احمد قاسی اسا تذوّج امعدر بانی اور حافظ محمد معداللہ القاسی (رفیق شعبۂ دعوت تق) اور مولانا مفتی محمد الوبکر قاسی صاحب کی مسلس محمد و سے کتاب اشاعت کے لائق ہوئی۔ مولانا شبیرا حمر قاسی مالک الکلام کمپیوٹر دیو بند نے پری دلیجین اور سلیقہ کے ساتھ کتاب کی کمپوز مگ کا کام کیا، اللہ تعالی ان سب کو اپنے شایان شان بدلہ عزایت فرمائے۔ آمین!

(٢)

### مرحله طباعت كا

یباں اس حقیقت کا ذکر کے بغیر میں نہیں روسکتا کہ اس کتاب کا اکثر حصہ کی سال قبل کم لی ہو چکا تھا اور
کتاب کے بڑے جصے کی کمپوزنگ بھی کرائی گئی تھی، مگر کتاب کی ضخامت کی وجہ سے اس کی طباعت کا مسئلہ
میرے لیے باعث تر دوتھا حسن اتفاق امسال فرور ک ای منتا علی سفر برطانیہ کے دوران حضرت مولانا محمد داؤد
صاحب مفتاحی (بولٹن برطانیہ ) کے ساتھ ایک مجلس میں اس کتاب کی طباعت کا ذکر آیا، لگتا ہے اس اہم
ترین کام کے لیے اللہ نے ان کا انتخاب کیا تھا، افھوں نے اس کے لیے پہلی فرصت میں کمر ہمت باندھ لی
اور اپنے ایک خاص مسترشد جناب حاجی عرفان داؤد دلال صاحب بولٹن کو اس کے لیے آبادہ کیا، حاجی
عرفان صاحب کتاب کی اہمیت سنتے ہی طباعت کے مکمل اخراجات اٹھانے کے لیے راضی ہو گیے ، حاجی
صاحب نے جس فراخ دلی کا مظاہرہ کیا اس سے ان کی علم دوتی اور دین سے محبت کا پیتہ چاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ

ان کو جزائے خیر سے نوازے ، ان کے کاروبار میں برکت عطافر مائے ، علم کی اس عظیم خدمت کو تبول فرمائے اور ان کے اور ان کے بورے خاندان کے لیے اس کوصد قد مجاریہ بنائے آمین۔ میں معزمت مولا نا دا کو در ان کے اور ان کے بورے خاندان کے لیے اس کوصد قد مجاریہ بنائے آمین۔ میں معزمت مولانا دا کا دولوں حضر ات کا شکریدادا کرتا ہوں جن کے معی و تعادن سے بید متنا ہی اسلمین۔ متنا ہے منظر عام پر آسکی فیجز اهم الله عناوعن جمیع المسلمین۔

(4)

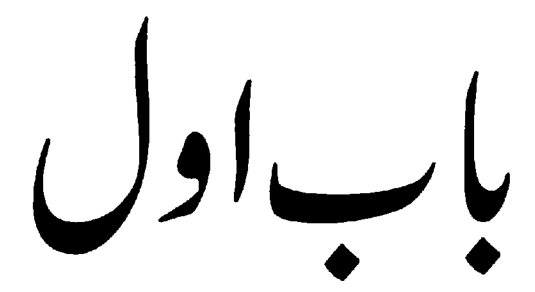
#### آخرىبات

میرے لیے سب سے زیادہ خوشی کی بات ہے ہے کہ یہ کتاب جامعہ ربانی منورداشریف شعبۂ تحقیق وتالیف سے شائع ہورہی ہے اور جامعہ کی مطبوعات میں ایک خوبصورت اضافہ ہورہا ہے اور یہی میری آرزو مقی اور ہے کہ میری ہر تحریر کا پہلاستحق ہے مدرسہ ہے اس مدرسہ کی مالی حالت اگراس کی متحمل نہ ہوسکے تب کسی کوبھی وہ چیز دی جاسکتی ہے۔

زرنظر کتاب کی طباعت میں تاخیر کا سب بھی ہی رہا، کی پبلشروں نے مجھ سے کتاب کا مسودہ ما نگا اور معاملہ کرنا جاہا آگر میں جاہتا تو کتاب ان کودے دیتا اور کتاب بہت پہلے چھپ جاتی ،کیکن مجھے انتظار تھا کہ میری یہ کتاب جامعہ کے شعبہ نشر و تحقیق سے شائع ہواوراس مدرسہ کی ضعات میں اس کا شار ہو، اللہ نے جناب حاجی عرفان واؤد دلال صاحب اور حضرت مولا نا واؤومفتاحی صاحب مدظلہ کو کھڑا کر دیا اور انھوں نے اس کو مدرسسکی طرف سے چھا ہے کا بیڑ واٹھالیا، میں ان حضرات کا حدول سے شکر گزار ہوں۔اللہ تعالی ان حضرات کو اپنے شایان شان بدلہ عنایت فرمائے۔ آمین!

اختر امام عادل جامعه ربانی منورداشریف ۱۵رزی الجبه ۲۰۰۸ ه ۱۷ردتمبر ۲۰۰۸ء

------☆☆☆-------



اسلامی فانون کانعارف اورخصوصیات اورخصوصیات

🖈 قانون كامفهوم

🖈 اسلامی قانون کا تعارف اورامتیازات

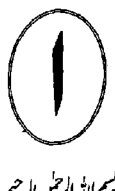
🖈 ارتقائی ادواراورخصوصیات

اسلام اوربين الاقوامي قوانين

🖈 اسلامی قانون اورانسانی قانون کاموضوعاتی

موزانه

🛠 عهد جدید کی فقهی سرگر میاں اور رجحانات



### كبسم اللدالرحمك الرحيم

قانون انسان کی بنیادی ضرورت ہے، قانون کے بغیر زندگی کی تنظیم نہیں ہوسکتی، اسلیے تاریخی طور پر برقوم اور ہردور میں قانون کا تصور ملتا ہے، مگر دنیا کی تاریخ میں دوسم کے قوانین ملتے ہیں،(۱)انسانی قانون، (۲)اسلامی قانون،اسلامی قانون کی دوسری تعبیرالہی قانون ہے بھی کی حاستی ہے۔

### انسانی قانون کی تاریخ:

انسانی قانون کا تاریخی آغاز کب ہوا؟ اس کے بارے میں کوئی پختہ بات نہیں کہی حاسمتی اوراس ذیل میں جتنی باتیں کہی جاتی ہیں،ان کے لیے کوئی تفوس تاریخی شوت نہیں ہے، مگراس کی تاریخی حیثیث سے قطع نظرفلسفہ تاریخ کے ماہرین نے جو پچھ کہاہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہانسانی تاریخ کا آغاز خاندانی اورمعاشرتی وجود ہے دابستہ ہے، مختلف خاندانوں کے ایک ساتھ رہن مہن اور باہمی معاملات نے ساجی عظیم کا تصور پیدا کیا ہے،اس کے بعد طاقتوروں نے کمروروں برناحق دست درازیاں کیں بو حفاظت حقوق کے جذبہ نے اس کے لیے ہمیز کا کام کیا علاقائی اور تو می رسوم وروایات نے قانون کے لیے مواد فراہم کئے، قبائل کے سردارول اور شیوخ نے اپنی مرضی کے مطابق ان میں جتنے اجزاء کو جاہا قانون اور دستور کا درجہ دیدیا، اس طرح انسانی قانون کا وجو دہوا،

اس کے بعد مختلف خاندانوں اور علاقوں کی باہمی تنظیم اور سلامتی کے احساس نے قانونی وحدت کا تخیل پیدا کیا ،اس طرح ایک ریاست کا قومی قانون وجود میں آیا ، پھراقوام اور ریاستوں نے اپنی نئی وحدت اور سلامتی کے لیے قانون کی تفکیل نوکی ،بیانیانی قانون کے ارتقاء کی مختصر تاریخ ہے۔(۱)

### اسلامي قانون كامأ خذ

اس کے بالمقابل اسلامی قانون ہے، جس کا نقط کا غاز حضرت آدم علیہ السلام کی پیغیمرانہ زندگی ہے، حضرت آدم کے عہد کے قوانین کس نوعیت کے تھے؟ اور دوزندگی کے کن حصول تک پھیلے ہوئے تھے؟ ان تفصیلات سے تاریخ خاموش ہے، مگر قرآن نے متفرق طور پر جوحضرت آدم کی زندگی کے جند اجراء بیان کئے ہیں، ان کو پڑھنے ہے بنیادی تصورِ قانون کاعلم ہوتا ہے، اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس قانون کا سرچشمہ انسانی ذہن و دماغ کے بجائے ہدایت الہی ہے، اور بعض عائل اور معاشرتی قوانین پر بھی روشن پڑتی ہے، قرآن کی ایک آیت ہے:

قلنا اهبطوا منها جميعاً فامايأتينكم منى هدئ فمن تبع هداى فلاخوف عليهم ولاهم يحزنون والذين كفرواو كذبوا بآياتنا اولئك اصحاب النار هم فيها خالدون. (٢)

ہم نے تھم دیاتم سب یہاں سے نیچ جاؤ پھرا گرتم کومیری طرف سے کوئی ہدایت پہو نچ تو جومیری ہدایت پر چلے ان پر کوئی خوف نہ ہوگا، اور نہ وہ تمکین ہوں گے، اور جولوگ منکر ہوئے اور ہماری نثانیوں کوجمٹلا یا وہ دوزخ میں جانے والے ہیں وہ اس میں ہمیشدر ہیں گے۔

اس آیت میں قانونِ اللی کا بنیادی تصور ملتاہے، ادر یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہاس کی پابندی لازمی ہے، ادراس میں کسی شخصی اختیار کا دِخل نہیں ہے۔

وقلنا يآدم اسكن انت وزوجك الجنة وكلامنهارغداً حيث شئتما و

لاتقربا هذه الشجرة فتكونامن الظلمين. (١)

اور ہم نے کہا اے آ دم رہا کرتو اور تیری عورت جنت میں اور کھاؤ اس میں جوچا ہو جہاں سہیں ہے چاہو،اوراس درخت کے پاس مت جانا در نہ ظالم قراریا ؤ گے۔

اس آیت میں پرسنل اور خانگی زندگی کے اصول کے ساتھ ساتھ امتناعی قانون کی طرف بھی ایک اشار ہ موجود ہے۔

ای طرح سور بکما کدہ میں حضرت آ دمِّم کے دوبیٹوں کی جنگ کا جوداقعہ مذکور ہے اس میں بھی پچھ قانونی اشارے ملتے ہیں، مثلًا دونوں کے تنازعہ کے دفت قربانی کو ثالثی اور حکم قرار دینا ایک قانونی تنظیم کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔(۲)

(۲) ای طرح قل اور فساد کے بارے میں گناہ کا تصوراس جزیے معلوم ہوتا ہے، جس میں ایک بھائی کہتا ہے کہ اگرتم میرے قل کے دریبے ہوتو میں تہہیں قل کرنے کے لیے ہاتھ نہیں بڑھا سکتا، اس لیے کہ مجھے رب العالمین کا خوف ہے۔ (۳)

(۳) پھر جب ایک بھائی نے حسد کے جذبے سے مغلوب ہوکر دوسرے بھائی کوتل کر دیا، تو ساجی قانون کے خوف اور احساس گناہ کی شدت نے اس کولاش چھپانے پرمجبور کیا، اور پھر قدرت نے ایک کوے کے ذریعہ اس کی تدبیر سکھائی، (۴)

غرض اس طرح کے چند قو انین کا سراغ حضرت آدم کے قصے میں ملتا ہے، حضرت آدم کے بعد جوں جوں انسانی معاشرت نے ترتی کی اس رفتارے مختلف پینیمبروں کے ذریعہ خدائی قانون میں بھی ترمیم وترتی ہوتی رہی، گومرکزی قو انین تمام انبیاء کے ایک بی رہے، یہاں تک کہ سب سے آخری نی مصطفیٰ علی پین کے مسلمانی میں بھی ترمیدانے اپنا آخری اور کامل قانون نازل کیا جو قیامت تک پیش آنے والے تمام احوال وادوار میں یکسال طور پر مفید ہے، جس پر چودہ صدیال مہرتقد بی شبت کرچکی ہیں۔

# اسلام ہے بل عرب کی حالت

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ سب سے پہلے اس قوم کے ابتدائی حالات پرایک نظر ڈائی جائے جس قوم میں پہلی مرتبہ یہ آخری آسانی قانون نازل ہوا، اس سے معلوم ہوگا کہ ایک پسماندہ اور غیر ترتی یافتہ قوم ایسامعیاری اور ترقی یافتہ قانون ہرگر نہیں پیش کر سکتی تھی، یقینا یہ خدائی قانون ہے، جواللہ نے اپنے رسول کے ذریعہ و نیا میں بھیجا اور اس سے یہ بھی اندازہ ہو سے گا کہ اسلامی قانون میں تقییر وانقلاب کی کیسی بے بناہ صلاحیت ہے کہ اس کی بدولت چندسالوں میں ایک بدواور غیرتعلیم یافتہ جماعت ایک عظیم تر ''قانون حیات' کی علمبر دار بن گئ، جس نے دنیا کے پورے نظام فیرتون کوزیروز برکر دیا۔

### (۱) اجتماعی اوراقتصادی صورت حال

عرب''جزیزۃ العرب' میں رہنے والی قوم کو کہتے ہیں، ان میں دوطرح کے لوگ ہے،
''(۱) بدوی ''اور''(۲) شہری '' ......عرب کا عالب حصہ بدویوں پر مشتمل تھا، اوروہ خانہ
بدوشوں اور چرواہوں جیسی زندگی گذارتے تھے، یہ لوگ کس ایک مقام پر جم کررہنے کے عادی
نہیں تھے، اکثر اپنے جانوروں کے جارے کی تلاش میں مختلف مقامات کاسفرکرتے تھے، ان کا
ذریعہ معاش زیادہ تر جانور تھے، یا پھروہ مال جو کسی قافے کولوٹ کریہ حاصل کرتے تھے،

اور شہری سے مراد وہ لوگ تھے جو جزیرۃ العرب کے مختلف شہروں میں رہتے تھے، مثلاً جنوبی جزیرۃ العرب میں منظم جنوبی جزیرۃ العرب میں، صنعاء اور عدن، اور حجاز میں مکہ ومدینہ وغیرہ اقتصادی طور پریہ زراعت، تجارت اور صنعت پرزیاوہ اعتماد کرتے تھے، ان میں بعض شہر بزیر تجارتی مرکز کی حیثیت سے معروف تھے،

اوران کی وجہ سے ان میں تجارتی اور منعتی شعور پایا جاتا تھا، اور اس سلسلے میں وہ بعض قو اعدو ضوابط کے یابند تھے۔

ان میں جہال بعض کمزور ماں تھیں، مثلاً سخت دلی، اشتعال، جذباتیت، لوٹ مار، وغیرہ مافقروفاقہ کے خوف سے لڑکیوں کوزندہ درگور کرتے تھے، اور شخصی انتقام ،اور بغض دکینہ بھی ان کا موروثی حق مناجا تا تھا، وغیرہ و ہیں ان کے اندر بعض اچھی خصوصیات بھی موجود تھیں، مثلاً سخاوت، مہمان نوازی، بہادری، جرائت، ایفائے عہدا ورقول کی پختگی وغیرہ۔

ال طرح ان کے اندر فی الجملہ صلاحیت موجود تھی: ضرورت تھی کسی نسخۂ انقلاب کی ، جوان کو پنجم رانقلاب حضرت رسول اکرم الصلی ہے ذریعیل گیا۔

### (۲) ديني حالت:

عرب کی اکثریت بت پرست تھی (بعض قبائل کے استناکے ساتھ) بعض نے نھرانیت افتیار کر کی تھی، اور بعض نے مجوسیت، مثلاً قبیلہ تیم ، بعض صائبہ یعنی بے دین تھے، بعض بہودی ہوگئے تھے، بچھ لوگ ستاروں کی پرستش کرتے تھے، جن میں اہم ترین ستارہ' نشعری' تھا، پچھ حیوانوں کے تقدیں کے قائل تھے، قبروں پر جانور پڑھاتے تھے، اوران قربانیوں کا مقصد تقرب الہی کا حصول ہوتا تھا، وہ شراب کے رسیا، اور جوااور سٹہ بازی سے بڑی دلچی رکھتے تھے، البتہ بتوں کی پرستش اس لیے نہیں کرتے تھے کہ یہ خدا کے یہاں ان کی سفارش کریں گے۔ تھے کہ یہ خدا کے یہاں ان کی سفارش کریں گے۔ میں میں ان کے اس تصور کے ساتھ کرتے تھے کہ یہ خدا کے یہاں ان کی سفارش کریں گے۔ قرآن میں ان کے اس تصور کے ساتھ کرتے تھے کہ یہ خدا کے یہاں ان کی سفارش کریں گے۔ قرآن میں ان کے اس تصور کے ساتھ کرتے تھے کہ یہ خدا کے یہاں ان کی سفارش کریں گے۔ قرآن میں ان کے اس تصور کاذکر موجود ہے۔

ترجمہ: سنوااللہ ہی کے لیے دین خالص ہے، اور جن لوگوں نے اللہ کے سوادوسرے حمایتی بنار کھے ہیں اور بینضور رکھتے ہیں کہ ہم توان کی پرستش صرف اس لیے کرتے ہیں کہ وہ ہم کو اللہ سے زیادہ قریب تک پہونچا دیں، بیشک اللہ ان کے درمیان ان کے اختلافی مسلول کا فیصلہ فرمائے گا، اور اس میں بھی کوئی شبہیں کہ اللہ اس شخص کواپنی ہدایت سے نہیں نوازے گا جو جھوٹا اور ناشکر اہو۔

البنة بعض حکماء عرب ایسے بھی تھے جو بتوں کی سفارش کاعقیدہ نہیں رکھتے تھے، مثلاً ورقہ بن نوفل، امیدابن الصلت، اور زید بن عمرووغیرہ۔

ان کے یہاں بعض عبادات کا تصور بھی تھا، وہ اپنے طور پر نماز، روزہ اور جج بھی اداکرتے ہے، یوم عاشورا کاروزہ رکھتے تھے، جج کے لیے مکہ کا سفر کرتے تھے، اورخانۂ کعبہ کا طواف کرتے تھے، اورو ہیں نمازیں بھی اداکرتے تھے، البتہ عبادات میں بہت ی خرافات شامل کررکھی تھیں، مثلاً کعبہ کو قربانی کے جانوروں کے خون سے زمگین کرتے تھے، اپنی دعاؤں اور نمازوں میں سیٹیاں اور تالیاں بجاتے تھے، قرآن نے ان کی عبادات کا نقشہ اس آیت کریمہ میں کھینچا ہے۔

وماكانت صلاتهم عندالبيت الامكاء وتصدية فذوقوا العذاب بماكنتم تكفرون (١)

ترجمہ: اوران کی نماز بیت اللہ کے پاس صرف سیٹیاں بجانا اور تالیاں مارنا ہوتا تھا، پس اپنے کفریدا عمال کی بدولت عذاب اللہی کا مزہ چکھو۔

ای طرح فج کوانہوں نے اپنی خواہشات کے مطابق ڈھال لیاتھا، موسم میں بھی تبدیل کرتے رہنچ تھے، اور ادائیگی کے طریقے میں بھی، مثلاً ننگے ہو کرطواف کرتے تھے، بیت اللہ کے خصوصی خدام (قریش) دوسرے قبائل پر اپنا امتیاز جتلانے کے لیے اپنے کو وقوف عرفہ کے فریضہ سے متثنی سمجھتے تھے، وغیرہ۔ اسلام نے آکران خرافات اور باطل تصورات کودورکیا،عصبیت جاہلیہ اور نبلی انتیازات کا خاتمہ کیا اور سب کو پابند کیا کہ عبادت میں کسی کوکوئی انتیاز حاصل نہیں ہوگا، جج میں قریش کوہمی کا خاتمہ کیا اور سب کو پابند کیا کہ عبادت میں کسی کوکوئی انتیاز حاصل نہیں ہوگا، جج میں قریش کوہمی کیاں طور پران تمام ارکان واعمال کی پابندی کرنی ہوگی جوسار بےلوگ کرتے ہیں۔

ثم افیضو امن حیث افاض الناس و استغفر و االله ان الله غفور رحیم (۱)

ترجمه: پیروبال جاکرواپس آ وَجهال سار کوگ جاکرواپس آتے ہیں ، اور اللہ سے

استغفار کروبیشک اللہ بخشنے والا اور مہربان ہے۔

# (۳) علمی حالت

عربوں کی اکثریت امی تھی، وہ پڑھنالکھنائہیں جانتے تھے، قرآن میں ہے: هوالذی بعث فی الامیین رسولاً منهم (۲)

قرجمه: ای الله نے ان پڑھوں کے درمیان انہی میں سے ایک رسول بھیجا۔ خود نبی کریم علیہ الصلوق والسلام بھی امی تھے، قرآن کریم کہتا ہے:

وماكنت تقلومن قبله من كتاب ولاتخطه بيمينك اذاًلارتاب المبطلون.(٣)

ترجمہ: اورآپاس سے پہلے نہ کوئی کتاب پڑھتے اور نہا ہے وائیں ہاتھ سے لکھتے تھے، تب بی تو باطل پرست شک میں پڑتے۔

ان کے پاس کوئی مدون علمی سرمایہ بیس تھاجس سے وہ استفادہ کرتے، جیسا کہ ان کے پاس کوئی مدون علمی سرمایہ بیس تھاجس سے وہ استفادہ کرتے، جیسا کہ ان کے پیٹروسی اقوام، اہل روم اور فارس کے پاس علم فلسفہ، اور ثقافت کا بڑاسرمایہ موجود تھا۔

لیکناس کا بیمطلب ہرگز نہیں کہ وہ علم دمعرفت سے بالکلیہ محروم تھے، وہ غیر مدون طور پر کئی علوم سے وہ فیر مدون طور پر کئی علوم سے وہ قف تھے : جو وہ سینہ بہسینہ ایک دوسرے تک پہونچاتے تھے،مثلاً عربی زبان وبیان،

(۱) بقره:۱۹۹۱ر (۲) المجمعة:۲ (۳) العنكبوت:۵۸

شعرد شاعری، سیرد تاریخ اور فنون بلاغت و فصاحت کے اندر وہ امتیاز رکھتے تھے، اور ای لیے قر آن نے ان کی زبان دانی اور عربی صلاحیت کو چیلنج کیا تھا کہ اگر قر آن کسی مخلوق کی کتاب ہے تو اس جیسی ایک آیت بی بنالاؤ۔

ای طرح وہ موسموں اور فلکیات کاعلم رکھتے تھے، اور ہوا اور بارش کا رخ جان لیتے تھے، ستاروں کے ذریعہ و ہفر کی منزلوں کاتعین کرتے تھے۔

اسلام نے ان کے بہت سے فاسد خیالات کی اصلاح کی۔

وہ علم طب سے بھی واقف تھے ،گراس کی بنیا دمخض ان کے تجربہ پرتھی ، انہوں نے با قائد ؛ طور پراس کوعلمی حیثیت سے حاصل نہیں کیا تھا ، اسلام نے علاج ومعالجہ کو باقی رکھا ، اور اس تصور کو درست قرار دیا کہ ہرمرض کی ایک دواموجود ہے ،حضورا کرم ایک نے ارشاوفر مایا :

ان الله تعالىٰ انزل الداء والدواء وجعل لكل داءِ دواءً فتداووا ولاتداووا بحرام (١)

بیشک اللہ تعالیٰ نے مرض اور دوا دونوں پیدا کئے ہیں، اور ہرمرض کی ایک دوابنائی ہے، اس لیے بیار یوں کاعلاج کر وگرحرام چزے نہیں۔

روحانی علاج اور دعاتعویز کے بارے میں فر مایا:

لاباس بالرقى مالم يكن فيه شرك (٢)

اگراس میں تثرک کی کوئی بات نه ہوتو مضا کقتہیں۔

وہ علم نجوم ، فال ، کہانت ، از لام ، اور خط رمل وغیرہ سے بھی داتفیت رکھتے تھے ، اور ان کوستقبل کے علم کاذر بعیرمانتے تھے۔

اسلام نے ان کے ان ذرائع کوغلط قرار دیا، اور تعلیم دی کوغیب کی باتیں جانے کا صرف ایک ذریعہ ہے، یعنی 'وی' قرآن میں ارشاد فرمایا گیا،:

عالم الغیب فلایظهر علی غیبه احداً الامن ارتضیٰ من رسول (۱)

ترجمه: الله عالم الغیب ب،وه اپ غیب کاعلم کی پرظا بربیس کرتا مگران او گول پرجن
کواینے رسولول میں سے پند کرے۔

حضورها ينتفج سے اعلان کرنے کو کہا گیا۔

قل لااملك لنفسى نفعاً ولاضراً الاماشاء الله ولوكنت اعلم الغيب لاستكثرت من الخير ومامسني السوء (٢)

ترجمه: آپ کہدیجئے کہ میں اپنونع اور نقصان کا ما لکنہیں ہوں ، گرجواللہ جا ہے،
اگر میں غیب کاعلم رکھتا تو اپنے لیے بہت سارے خیر حاصل کر لیتا اور مجھے کوئی تکلیف نہیں پہونچتی ۔
البتہ وحی کے بعدر ویاء صادقہ ، الہام ربانی ، اور فراست ایمانی تین ذرائع علم اب بھی باتی
ہیں ، جن سے اللہ اپنے مخصوص بندوں کوغیب کی بعض باتیں بتاتے ہیں ، اور جوانبیاء کے ساتھ خاص
نہیں ہیں۔

### (۴) قانونی حالت:

عرب کا کشر علاقہ اگر چیکہ بہاڑوں اور دیگتانوں پر شمل تھا، اور ان کی اکثریت بدویوں
کی تھی ، لیکن ان کے اندر تہذیب و تدن کا نصور اور روایات موجو دھیں، بالخصوص شہری علاقوں ( مکہ،
مدینہ، صنعاء، عدن وغیرہ) میں اس سلسلے میں کافی شعور پایا جاتا تھا، اور انہی تہذیبی روایات نے ان
کے اندر بعض قانو نی تصورات بھی پیدا کئے تھے، جن سے لکر ایک مخضر ساقانونی نظام ان کے بہاں
موجود تھا، جوان عربوں کی محدود زندگی کے لیے کافی سمجھا جاتا تھا، یہ خیال سمجے نہیں کہ عرب قانونی
تصور سے بالکل نابلد تھے، ان کی تہذیبی روایات ، ادر ساجی زندگی کے مطالعہ سے متعدد شعبۂ ہائے
حیات میں قانونی نظام کا پیتہ چاتا ہے، مثلاً عائلی زندگی ، غلامی ، ملکیت ، عقوبات اور تضاء وغیرہ کئی ابواب

میں ان کے یہاں قانونی روایات موجودتھیں ،جن میں سے بعض چیزوں کواصلاح کے بعد اسلامی قانون نے برقر اردکھا،مثلا

# 🖈 عا کلی قوانین میں نکاح کی کئی صور تیں تھیں۔

(۱) سب سے اچھا اورمشہور طریقۂ نکاح بیرتھا کہ گواہوں کے سامنے ایجاب وقیول کے ذریعہ عقد کیا جائے ،اس طریقۂ نکاح کومخصوص شرا نظ وآ داب کے ساتھ اسلام نے ہاتی رکھا۔

(۲) زواج المقت:

میکھی نکاح کی ایک صورت تھی، یعنی باپ کے مرنے کے بعداس کی بیوی خود بخو د بڑے بیٹے کی بیوی بن جاتی تھی۔

(٣) زواج المتعة:

یعنی ایک وقت مقررہ کے لیے نکاح کیا جائے۔

(٣) زواج الشغار:

یعنی بلامہر بیوی کی حشیت سے عورتوں کا تبادلہ کرلیا جائے۔

(۵) زواج الاخدان:

یعنی ایک مورت سے کئی لوگ مشتر کہ طور پرجنسی رابطہ قائم کرتے تھے،اور بچہ کی ولا دت کے بعد مورت جس مرد کے بارے میں نشاند ہی کردیتی وہ اس کی جائز اولا د مانی جاتی تھی۔

(۲) زواج الاستبضاع:

شو ہرا پی بیوی کوکسی معزز شخص ہے ہم بستر ہونے کے لیے بھیجتا تھا تا کہاس کے نطفہ سے اچھی اولا دپیدا ہو۔

اسلام نے پہلی صورت کے سواتمام صورتوں کو کا لعدم قرار دیا۔

ایک مردایک سے زائد بیویاں رکھ سکتا تھا اوراس کی کوئی حدمقرر نہ تھی ، اور بی تقریباً پورے

عرب ہی میں رائج تھا،اسلام نے اس کی ایک حدمقرر کی اور مخصوص حالات وظروف کا پابند ہنایا۔

# 🖈 طلاق کی بھی کئی صور تیں تھیں۔

#### (١) طلاق ظهار:

بيسب سے اہم طلاق مانی جاتی تھی ،اوراس میں شو ہرکور جعت کا افتیار نہ ہوتا تھا۔

#### (r) طلاق ایلاء:

لعنیٰ ایک محدود مدت کے لیے طلاق۔

### (٣) طلاح مباح:

یعنی ایک مرد بے شارطلاقیں دے سکتا تھا، اور اس کی کوئی حدمقرر نہتی۔ اسلام نے ان تینوں صورتوں کو اصلاح وتر میم کے بعد باقی رکھا۔

### 🖈 وراثت کے جمی بعض ضا بطے تھے۔

وراثت کے لیے بالعموم چار بنیادی تھیں، جن کی وجہ سے کوئی شخص وارثت میں حق یاسکتا تھا۔

#### (۱) نسبی قرابت

#### (٢) تبني:

یعنی اگر کسی نے کسی کواپنامنہ بولا بیٹا بنالیا تو اس کے مرنے کے بعدوہ اس کا دارث ہوتا تھا۔

#### (٣) ولاء:

اس کی صورت بیقی کہ دوخف باہم معاہدہ کرتے تھے کہ میراخون تیراخون ہوگا، میرانقصان تیرانقصان ہوگا، میرانقصان تیرانقصان ہوگا، تم میرے وارث اور میں تمہاراوارث ہوں گا،تم میرے لیے مطالبہ کروگے اور میں تیرے لیے مطالبہ کروں گا، .....اس معاہدہ کے بعد وہ دونوں آپس میں قانونی وارث تیرے لیے مطالبہ کروں گا، .....اس معاہدہ کے بعد وہ دونوں آپس میں قانونی وارث

ہوجاتے تھے۔

(۳) چوتھی صورت بیتھی کہ باپ کی موت کے بعد اس کی بیوی بڑے بیٹے کی ملکیت بن جاتی تھی۔

اسلام نے قرابت نسبیکے علاوہ تمام بنیا دوں کومنہدم کر دیا۔

ای طرح دراشت کے حقدار صرف بالغ مرد ہوسکتے تھے، جو جنگ کرنے اور ہتھیارا ٹھانے کی طاقت رکھتے تھے، عورتوں اور بچوں کو وراشت میں کوئی حصہ نہیں ملتا تھا، اسلام نے حسب مراتب سب کے حقوق مقرر کئے۔

سامان وراثت میں عام طور پر''عورت'' بھی شار کی جاتی تھی ، اورا یک سے دوسرے کی طرف منتقل ہوتی رہتی تھی ،.....اسلام نے اس لعنت کا خاتمہ کیا ، اورعورت کوانسانی احتر ام سےنواز ا۔

## 🖈 غلامی کے لیے بھی کچھ ضوابط تھے۔

لوٹ مار، یا کسی جنگ کے نتیج میں جوقیدی ہاتھ آتے تھے وہ غلام بنالئے جاتے تھے، اور "غلامی" کا بڑا سرچشمہ یہی مانا جاتا تھا، البتہ اس کے علاوہ بھی بعض صور تیں ایسی تھیں جن کی بنا پر ایک آزاد شخص غلام بنایا جاسکتا تھا، مثلاً مقروض شخص اپنا قرض ادا کرنے سے عاجز ہوجائے تو اس کی سزا میں قرض دہندہ کو حق ہوتا تھا کہ اس کو اپنا غلام بنالے، اس طرح اقتصادی طور پر قرض دہندہ کو جونقصان ہوتا تھا وہ اس کی تلافی کرسکتا تھا، پیطریقہ صرف عرب ہی میں نہیں دنیا کے دیگر قدیم اقوام میں بھی برائج تھا۔

اسلام نے جنگ کے نتیجہ میں آئے ہوئے قیدیوں کو توغلام بنانے کی اجازت دی، اور پھران کی آزادی کے بھی متعدد راستے پیدا کئے، لیکن اس کے علاوہ تمام طریقوں کوظالمانہ قرار دے کرکالعدم کردیا۔

# الکیت کے بنیادی سرچشےان کے نزدیک تین تھے۔

#### (۱) غصب:

لیتنی دشمن سے چھینا ہوا مال دستور کے مطابق جائز مانا جاتا تھا،اور مال مغصوب پر عاصب کی ملکیت تسلیم کی جاتی تھی۔

#### (۲) وراثت:

رشتہ داروں کی موت کے بعد جو مال حاصل ہوتا تھا، وہ ملکیت تصور ہوتا تھا۔

#### (٣) **استحقاق:**

يعني وصيت، يا بهبه وغيره كے سبب كسى مال پراسخقاق حاصل ہوتا تھا۔

اسلام نے دراثت، وصیت یا ہبہ وغیرہ کومخصوص شرا نط کے ساتھ برقر اررکھا، اس کے علاوہ دیگر چاہلانہ ذرائع ملکیت پرخط شنح پھیر دیا۔

# ان کے یہاں مالی معاملات کی بھی بعض قتمیں جاری تھیں

مثلًا (۱) ہیچ (۲) شرکت (۳) اجارہ (۴) رئن (۵) مضاربۃ (۲) سکم (۷) سودی

### قرضے۔

اسلام نے سودی قرضے کوختم کر کے باتی معاملات کومخصوص شرا نط کے ساتھ جائز قرار دیا۔

# العقوبات کے جمی بعض فقہی ضابطے موجود تھے

مثلأ

الف: قصاص کے بارے میں ان کا کہنا میتھا کہ ل ، مل کوختم کرتا ہے۔

ب: دیت عاقله پرواجب ہے۔

ج: جس مقتول کے قاتل کا پند نہ چلے تو لاش جس محلّہ میں پائی جائے وہاں کے لوگوں سے تتم بل جائے ہیں کہ تل کس نے لوگوں سے تتم بل جائے کہ ہمارا اس قتل سے کوئی تعلق نہیں اور نہ ہم جانتے ہیں کہ تل کس نے کیا ہے؟ اس کوتسامہ کہا جاتا تھا۔

اگر چدان ضوابط پر بہت کم بی عمل ہو پاتا تھا، اس لیے کدان کی کوئی مضبوط اور منظم حکومت مہیں تھی جوان تواعد کونا فذکر ہے، قبائلی طرز کا اتحاد تھا، جو بھی حکومت کی صورت اختیار نہیں کر سکا، بہی وجہ ہے کدان قواعد کے نفاذ کے لیے ان کے درمیان شخص اور خاندانی تناز عات بیدا ہوتے اور بسااوقات برسوں بلکہ صدیوں تک ہاتی رہے۔

اسلام نے ان قواعد میں جومصالح انسانی کے مطابق تھے ان کو برقر اررکھااور جوظلم وطغیان کسبیل سے تھے باطل قرار دیا، قصاص، دیت،اور قسامۃ کا اصول اسلامی قانون میں بھی موجود ہے گراصلاح وترمیم کے بعد۔

اس طرح عبد جاہلیت میں بھی عربوں کے پاس ایک مخضر قانونی نظام موجود تھا اوران کے اندر کسی درجہ کا قانونی شعور پایا جاتا تھا، کیکن اتنائہیں کہ اسلامی قانون جیسا ہمہ گیر نظام قانون چیش کرسکتے ، دوسر سے ملکوں میں بعض نسبۂ ترتی یا فتہ تو اندین موجود تھے، مگر عرب اسنے پڑھے لکھے نہ تھے کہ ان قوانین سے استفادہ کرتے بلکہ جس دور میں اسلامی قانون دنیا کے سامنے آیا اس دور میں پوری روئے زمین پرکوئی بھی انسانی معاشرہ علمی اور فکری طور پر اتنا ترتی یا فتہ نہ تھا کہ اس قدراعلی فظام قانون چیش کرسکتا۔

بیسب واضح ثبوت ہیں کہ اسلامی قانون خالص الہامی قانون ہے، جس کی وضع وتشکیل میں انسانی کوششوں کا کوئی دخل نہیں ہے۔(۱)

بحث دوم



# قانون \_مغربی ماہرین قانون کے نزدیک

سادہ لفظوں میں'' قانون''اور'' وستور'' کے اصطلاحی فرق کو بیان کیاجائے ،تو کہا جاسکتا

*ہےکہ*:

#### دستور:

ریاست کے مقاصداور سیاس نظام کانقشہ تعین کرتا ہے۔

#### قانون:

انفرادی اوراجماعی زندگی کی تہذیب کرتاہے۔

عہدجدیدی اصطلاح میں قانون کی مشہور تعریف ہے گا گئی ہے کہ انسانی زندگی کو مستبط کرنے کے لیے قواعدوضوابط کا ایسا مجموعہ جوافراد کی رضامندی سے مرتب کیا جائے اور حکومت اسے نافذ کرے۔

٧, رسيه

دورجد یدمیں مغربی طرز فکر کے مطابق قانون کے لیے چاراساس سلیم کی گئی ہیں۔

- (۱) افرادانسانی کاگروه۔
  - (۲) قواعدوضوابط
- (۳) ان پر توم کی اجتماعی رضامندی کی حاصل ہونا۔
- (س) اورآخر میں حکومت ان کوتشلیم کرکے اپنی عدالتوں سے نافذ کرے تو وہ قانون

### قانون کے ہارے میں متضادتصورات

یوں قانون کے سلسلے میں مغربی مفکرین کے ہاں اس قدر مختلف اور متضا د تصوارت ملتے بیں، کہان کے درمیان تطبیق ممکن نہیں، مثلاً:

ﷺ بعض مصنفین کا خیال ہے کہ قانون محض اہل حکومت کی مرضی اور فر مان کا نام ہے، کیونکہاصل قانون ساز طبقہ یہی ہے۔

کل بعض کہتے ہیں کہ قانون صرف ان رسوم ورواح کانام ہے جسے مکی حکومت کی توثیق حاصل ہو چکی ہوان لوگوں کے خیال میں مملکت کو بذات خود قانون سازی کا کوئی اختیار حاصل نہیں ہے ، اس کا کام بس اتناہی ہے کہ جو چھلوگوں میں پیشتر سے بطور رواج جلاآ رہا ہو وہ اس پراپی مہرتھندیق شبت کردے۔

جی دوسری طرف بعض لوگ مملکت یار میاست کی منظوری کوقانون کی اصل بنیاد تصور کرتے ہیں۔

کے جبکہ بعض کا خیال ہے کہ قانون دراصل ایک ضرورت اور فرض کے تحت عالم وجود میں آتا ہے،اور محض ریاست کی منظوری ہی سب پچھ ہیں ہے۔

ہے کوئی قانون کومش قانون کی حیثیت سے دیکھتا ہے اورکوئی اس کا مطالعہ عمر انی تقطہ نظر سے کرتا ہے۔

الزم المرام الم

معنیٰ قراردیتے ہیں۔

الکردیتے ہیں،اوربعض دونوں کو نہ ہب واخلاق سے بالکل الگ کردیتے ہیں،اوربعض دونوں کو باہم مربوط قرار دیتے ہیں۔

جہددوسرے کہ بعض لوگ قانون پرصرف اس کی ماہیت کے لحاظ سے نظر ڈالتے ہیں، جبکہ دوسرے لوگ قانون کے مقاصد، وسائل اور دائرہ کارسے بھی بحث کرتے ہیں، اور اس سلسلے میں مختلف فلسفیانہ نکات پیش کرتے ہیں۔

🖈 پھر قانون کے تعلق سے مختلف م کا تب فکریائے جاتے ہیں۔

🛠 تجزیاتی کمنب فکر جو قانون کے در میان ایک منطق ہم آ ہنگی کا قائل ہے۔

اریخی کمتب فکر، (HISTORICAL) جوارتقاء کے اصول پرتر تی لا ناچا ہتا ہے۔

ایجانی کمتب فکر (POSITIVISTS) جوتعاون فی المفادات کاعلمبر دارہے۔

🖈 فعلیاتی مکتب فکر جوساراز ورکام و فعل پردیتا ہے۔

اورغایاتی مکتب فکر جواخلاتی احساسات وخیالات کوداضح کرنا چاہتاہے۔

الله المحافظ المول نے معاشرہ واجتماع کوفرد پر فوقیت دی ہے، اور عیسائیوں کے کلیسانے بھی اس کی تائید کی ہے، لیکن اس کے برعکس متصوفین (STOICS) نے فردکومعاشرہ سے بلندورجہ دیا ہے، اور اشتراکی اور فاشیت پیند بھی ان کے ہم خیال ہیں، جدیدڈ کیما کر لیمی کے علمبر داروں نے بھی ساری اہمیت فردکودی ہے، لاک (LOCK) اور مل (MILL) افرادیت کے علمبر داروں میں صف اول کے لوگ ہیں، اور جدیدامر یکہ کا دستوراس نظریہ کی بہترین مثال ہے۔

بیتمام تراختلافات انسانی قانون کی ناکای اوراس کے ناکمل ہونے کو ثابت کرتے ہیں،
جبکہ ماہرین قانون قانونی تصورات کارشتہ زمانہ قبل سے (سمر ۲۰۸ می تا المدیم) میں آسریہ اور بابل
کے حکمراں سے جوڑتے ہیں، جس کے مجموعہ تعزیرات '' تعزیرات حموار بی '' ( CODE OF ) کو خاصی شہرت حاصل ہے، قدیم قوانین میں ''روما کے احکام دوازدہ''

( TWELVE TABLES FOR ROMB) کوہمی بنیادی حیثیت حاصل ہوئی ، لیکن صدیوں بلکہ ہزاروں سال کی جہد سلسل کے باوجودعلماء قانون قانون کی حقیقت وتعریف بھی طےنہ کر سکے کہ قانون کیا چیز ہے؟ اوراس کے مقاصد کیا ہیں؟

### قانون کی ماہیت میں شدیداختلاف

ذیل میں ہم قانون کی تعریف اور ماہیت کے تعلق سے بطور نمونہ چند مفکرین کے خیالات پیش کرتے ہیں ،ان سے ہم زیادہ وضاحت کے ساتھ ان اختلافات اور تضادات کو سمجھ سکتے ہیں۔

THE ) قانون کی ایک اصطلاحی تعریف جدیدفلسفهٔ قانون کی مشہور کتاب (POCKCT LAP LAXICON) میں یہ کی گئی ہے۔

''انسانی اعمال کے لیے وہ قواعد جن کی پابندی لوگوں کے لیے لازم کر دی گئی ہویا معاشرہ کے کیے طبقہ یا گروہ کے اعمال اور سمع وطاعت کے لیے ایک منظور شدہ تھم نامہ (ص۲۱۲ مولفہ اے ڈبلیوموثن طبع ہشتم ما 190ء بحوالہ جراغ راہ: جارص ۳۵)

بردراصل جان آسٹن کانظریہ ہے، جوقانون کے مغربی مفکرین، میں ایک نمایاں مقام رکھتا ہے، اس نے قانون کو دوحصول میں تقلیم کردیا ہے، '' رواجی قانون' اور مثالی یا ایجابی قانون' مذکور و تعریف دراصل ایجابی قانون کی ہے، جان آسٹن نے خودجن الفاظ میں قانون کی تعریف کی ہے، اس کا مفہوم بھی یہی ہے، اس کے الفاظ ہے ہیں:

'' وہ قاعدہ اور ضابطہ جوایک صاحب امروذ ہین آ دمی اپنے مانخت ذہین آ دمی کے لیے وضع کرے،(۱)

ال تعريف كاحاصل دوباتيس بين:

(۱) قانون دراصل تھم جا کم کانام ہے، یعنی ہؤیت جا کمیہ کی منظوری جس ضابطہ کو جاصل

ノアハ:bl/さして(1)

ہووہی قانون ہے۔

### (۲) اورقانون انصاف اورصدافت سے جداگانہ چیز ہے۔

آسٹن کی اس تعریف پر کافی تنقید کی گئی ، بعض مفکرین کہتے ہیں کہ کسی معاشرے ہیں حقیق خود مختار حکمرال ادارہ کا پنة لگا نا بہت مشکل ہے ، بعض ناقدین کہتے ہیں کہ قانون کو کسی بالاتر یا اقتدار اعلیٰ کا تعلم اور فرمان قرار دینا اس لیے صحیح نہیں کہ بہت ہے آئینی قواعد مشلا شخصی حقوق ، توهیبی حقوق (DECLA TORY LAWS) قانونی اختیارات اور بین الاقوامی قوانین اس تعریف کی روسے قانون کے دائر ہے ہیں نہیں آئیس گے ، اس لیے کہ وہ کسی حکمنا مہیں شامل نہیں کئے جاسکتے۔

ہے کہ کہ الکل رضا کارانہ خواہش کے جاتے ہیں کہ بیشتر قانونی ضوابط لوگوں کی طرف سے بالکل رضا کارانہ خواہش کے ساتھ سلیم کئے جاتے ہیں، انسان کے لیے فرض کی ترغیب کسی دھمکی سے زیادہ کارگر ٹابت ہوتا ہے، قانون کے منظور شدہ ہونے کی دھمکی محض انحراف پیندا قلیت کے لیے مفید ہوتی ہے نہ کہ ہررضا کار عامل اکثریت کے لیے، قانون کی رضا کارانہ پابندی کے مشہور وکیل پیٹن ہے نہ کہ ہررضا کار عامل اکثریت کے لیے، قانون کی رضا کارانہ پابندی کے مشہور وکیل پیٹن (PATON) کا ایک اقتباس ملاحظہ ہو۔

'' یے جوعلمی واصطلاحی لحاظ سے قانون کے ساتھ اہل اقتدار کی منظوری کا قبضہ سابق سلزم کردیا گیا ہے، اس سے قانون کا نظر بیسر اسر غلط انداز میں متحضر ہونے لگتا ہے، محت کا نظر بیسا سے آتے ہی انسان کے ذبین میں بھی امراض، جبنتال، آپریش، اور دواؤں کا خیال نہیں آتا، حالانکہ بیس سب اشیاء معاشرہ کی بہتری اور بہودی کے لیے زبر دست اہمیت رکھتی ہیں، علاج کا سب سے بڑا فریضہ اور کام تو بیاریوں کی روک تھام ہے، اسی طرح قانون کا سیح فائدہ اسی صورت میں حاصل موسکتا ہے کہ اس کے ذریعہ ایسا متوازن نظام حاصل کیا جائے جومعاشرہ میں لڑائی جھگڑوں کی پیرائش کے لیے حفظ ما تقدم ثابت ہو۔

ہے الگ رکھنے پرمبلغین اخلاق اور کے تصور قانون کوتصور انصاف سے الگ رکھنے پرمبلغین اخلاق اور مصلحین نے ہمیشہ اعتراض کیا ہے،''سالمنڈ'' کے بقول انصاف کاتصور وضع قانون کے لیےلازی ہے، چنانچہ''سالمنڈ'' قانون کی تعریف ان الفاظ میں کرتا ہے:

ہم ہے۔ ہے۔ ہیں کہ قانون ان اصول وقو اعد کے مجموعے کانام ہے جوریاست یامملکت اپن صورت میں عدل وانصاف قائم رکھنے کی خاطر منظور کرتی اور نافذ کرتی ہے، بالفاظ دیگر قانون ان اصول وقو اعد پرمشمل ہوتا ہے جوعدالت ہائے انصاف کے نز دیک مسلمہ ہواور اس پر بیعدالتیں عامل ہوں'۔

چېرزانسائيكوبېديايىن قانون كى تعريف ان الفاظ ميى كى ئى ہے:

''جمارے خیال میں قانون اخلاقی روابط کے ان قواعد کا نام ہے جو کسی ریاست کے آزاد وخود مختارا ہل اقتدارا بینے ملک کے لوگوں کے لیے تجویز کریں'' (ص۲۰۶ جلد ۸طبع ۱۹۵۰ء)

کے سیافتلاف عہد قدیم کے یونانی فلسفہ اور اہل روم کے فلسفہ قانون میں بھی موجود ہے، نیز قرون وسطی کے فلسفہ اور زمانۂ ماقبل تجدید..... ( POST- RENAISSANCE ) کے فلسفہ اور زمانۂ ماقبل تجدید..... ( PERIOD ) کے لادی اور مادی رجحانات میں بھی پایاجا تا ہے، اہل یونان کے نزدیک قانون لاز مانساف اور اخلاق فاضلہ برقائم ہونا جا ہے۔

افلاطون نے اپنی شہرہ آفاق کتاب ' جمہوریہ' میں قانون اور انصاف کومطابقت دینے کی کوشش کی ہے، جبکہ ارسطونے قانون طبیعی (NATURE LAW) اور قانون ایجالی (POSITIVE LAW) کوالگ الگ کر کے پیش کیا ہے۔

عہدوسطی میں عیسائی علماء نے قانون فطرت کو فدہب کی آسانی منظوری سے فیضیاب کرنے کی کوشش بھی کی الیکن زمانہ تجدید کے دوران اوراس کے مابعد بینظریہ خاصے لا فدہبی رجحانات کے ساتھ جاری دساری رہا۔

اٹھارہویں صدی میں جب امریکہ کے دستور مملکت کوتشکیل دیا گیا تواس میں زیادہ ترای نظریۂ قانون فطرت کے جو ہرکوسمونے کی کوشش کی گئی، بیدور قانون فطرت کا زریں دورتھا، بوڈن ہیمر (BODEN HEIMIR)کے بقول:

سی بھی فلسفۂ قانون نے امریکی فکراورامریکی اداروں کی تشکیل جدید میں اتنا حصہ بیں اپنا حصہ بیں اپنا حصہ بیں اپنا حصہ بیں اپنا حصہ بین اپنا حصہ بین اپنا حصہ کہ اس معاملہ میں قانون فطرت کے نظریہ کی اس مخصوص شکل وہیئت نے لیا جوستر ہویں اورا ٹھار ہویں صدی کے دوران دنیا کے اندررائج تھی''۔(۱)

🖈 سرالفریڈڈ نینگ نے اپنے مضمون میں بعض لوگوں کا خیال نقل کیا ہے۔

'' ندجب اور قانون کا آپس میں کوئی رشتہ نہیں ہے، مذہب خدا اور انسان کے تعلقات متعین کرتا ہے اور قانون ایک انسان اور دوسرے انسان کے تعلقات کا تعین کرتا ہے'' اس طرح قانون کا اخلاق ہے بھی کوئی تعلق نہیں ہے''۔

لیکن پھرانہوں نے اپنے مضمون میں قانون کے مختلف نظائر وجزئیات اور عملی مثالوں کے ذریعہ بیٹ کیا ہے در کیا ہے ان کی مثالوں کے ذریعہ بیٹ کیا ہے، کہ قانون اکو مذہب سے جدا کرناممکن نہیں ، اور مذہب کے بغیر قانون ایک بے معنی چیز ہے، مثال کے طور پر قانون اور صداقت پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''نلط بیانی اور فریب وہی وغیرہ کے بارے میں ہمارے ہاں جتنے بھی توانین نافذین ان کا اصل الاصول یہ ہے کہ' کسی آ دمی کو کذب بیانی سے کسی طرح کافا کدہ اٹھانے کی اجازت نہ دی جائے ، بشرطیکہ قانون میں کچھ بھی گنجائش ہو، کسی عذریا تاویل کو قبول نہیں کیا جائے'' کسی نیک مقصد کے لیے بھی جھوٹ ہو لنے کی اجازت نہیں ہے، با کیزہ مقصد کے لیے ذریعہ بھی پا کیزہ ہونا چاہئے' اس معاطے میں ہمارا قانون تو بلاشہ بہت مضبوط اور معقول ہے، مگر میں جس بات پرزور دینا جاہتا ہوں وہ یہ ہے کہ قانون تنہا کافی نہیں ہے، اگرلوگوں کے اندر مذہب کی بچی روح مفقود ہوتا جاہتا ہوں وہ یہ ہے کہ قانون تنہا کافی نہیں ہے، اگرلوگوں کے اندر مذہب کی بچی روح مفقود ہوتو محض قانونی وفعات بالکل ہے کار اور لاطائل ہیں، کیا دیا نت وامانت کے آج کل نا پیر ہونے کی ہوتو محض قانونی وفعات بالکل ہے کار اور لاطائل ہیں، کیا دیا نت وامانت کے آج کل نا پیر ہونے ک

اصل وجه الحادوب دين ميس ٢٠١٠)

🖈 لارڈرائٹ قانون کے مقاصد پرروشنی ڈالتے ہوئے لکھتاہے:

''میں قانون کے بارے میں اپنے تمام تجربات ،مطالعہ اورغور وخوض کے بعد اس نتیجہ پر پہو نچاہوں اور اس پر پورایقین رکھتا ہوں کہ قانون کا ابتدائی اور بنیا دی مقصد انصاف کی تلاش ہے۔(۲)

ہ پر وفیسر 'پیٹن' دائرہ اثر کے لحاظ سے قانون کی تعریف کرتے ہوئے لکھتا ہے:

'' قانون وہ آئینی نظام ہے جسے کوئی معاشرہ بیا جتماع اصطلاحاً بیا رسماً اپنے لیے اختیار

کرے اور بیاس مجموعہ تواعد پر شتمل ہوتا ہے، جسے بیا جتماع اپنی عام بہبودی اور بہتری کے لیے
ضروری سمجھا ہو، اور جسے بی(اجتماع) اپنے ہاں ایک خاص مشینری کے قیام کے ذریعہ بغرض حصول
اطاعت نافذکرنے کے لیے آبادہ ہو؟؟ (دیکھئے پیٹن کی کتاب (۳)

# نا كام جنتجوكي داستان

قانون پراہل مغرب کی طول طویل تحقیقات کا حاصل ناکا می اور نامرادی کے سوا پہھنیں، اس کا احساس بعض انصاف پہند مغربی محققین کوبھی ہے، ڈبلیوفرائڈ مین ای مصنفین میں ہیں جنہوں نے طویل عرصہ قانون اور مسائل قانون پرخوروخوض کیا ہے،'' قانون فطرت' (جس کوممیز طور پر افلاطون نے پیش کیا تھا) کے بارے میں لکھتا ہے:

" قانون فطرت کی ساری تاریخ ، مجردانساف (ABSOLUTE JUSTICE)کے بارے میں انسان کی زبردست گرنا کام جنجو کی داستان پر شمل ہے، گذشتہ ڈھائی ہزارسالوں میں

<sup>(</sup>۱)چراغ راه: ص سارتا ۲۱

<sup>(</sup>I)INTERPRETATION OF MODERN LEGAL PHELOSOPHIES, P. 794

<sup>(</sup>r)TEXTBOOK FO JURISPRUDENCE. P. 83

قانون فطرت کا نظریے مختلف شکلوں اور صورتوں میں بار بار نمودار ہو چکا ہے، اوراس کے ذریعہ نوع انسان نے بار بارا بجابی قانون سے سی بلند تر اور مثالی وتصوراتی قانون کواپنانے کی کوشش کی ہے لیکن کچھ وقفے کے بعد خود انسان ہی نے اس تصوراتی قانون کوترک اور مستر دکر دیا، اور بیر مسئلہ پھروہیں کا وہیں رہ گیا نوع انسانی کے سیاسی وعمرانی حالات کے بدلنے کے ساتھ ساتھ قانون فطرت کے اصول وقواعد بھی بدل چکے ہیں، لیکن اس ساری کھش میں ایک چیز البتہ علی حالہ باتی ہو فطرت کے اصول وقواعد بھی بدل چکے ہیں، لیکن اس ساری کھش میں ایک چیز البتہ علی حالہ باتی ہو اوروہ ہے ایجابی قانون سے کسی بلند تر قانون کے حصول کی خواہش ... آج جس طرح انسان کی عمرانی اور وہ کی نہایت آسانی سے بنسی اڑا لی جاتی ہے، اسی طرح ''
وزرگی اور سیاسی زندگی کے احوال وظروف کی نہایت آسانی سے بنسی اڑا لی جاتی ہے، اسی طرح ''
قانون فطرت'' کی بنسی اڑا نا بھی اس لی ظ سے آسان ہے کہ بینا انصانی اور ناقص زندگی کے چکر سے تی نوع انسان کو باوجودا نہائی کوششوں کے نہیں نکال سے انہیں دوسری طرف بیہ بھی ایک حقیقت ہے کہ مغربی تہذیب کو بھی اس مسئلہ کا کوئی طل اب تک اس کے سوانہیں مل سکا کہ وہ گاہ بگاہ ایک انتہاء کہ مغربی تہذیب کو بھی اس مسئلہ کا کوئی طل اب تک اس کے سوانہیں مل سکا کہ وہ گاہ بگاہ ایک انتہاء کے دوسری انتہاء کی طرف لڑھک جایا کر ہے''۔(۱)

کوہلر (KOHLER) جس نے قانون کے تاریخی مکتبہ فکر کی ترقی کے لیے بڑا کام کیاہے، وہ کہتاہے:

'' قانون کو ہرگز کوئی از لی وابدی یا دوامی حیثیت نہیں دی جاسکتی ، اگر کوئی قانون کسی ایک زمانہ یا عہد کے لیے میساں طور پرموز وں نہیں ہوسکتا ،ہم صرف ای بات کی سعی کر سکتے ہیں کہ ہر ہر طرز ثقافت کو مختلف ادوار اور مقامات پر ایک مناسب حال اور موز وں تر قانون بنا کر دیں ،کوئی چیز اگر ایک حالت کے لیے مفید ہوگی تو وہ کسی دوسری حالت کے لیے تباہ کن اور مہلک بھی ثابت ہو سکتی ہے'۔ (۱)

<sup>(</sup>۱)ليگل تعيوري"مصنف فرائد من ص ١٥-١٨ر١٩٥٣ء

### پروفيسرويين لکمتاہے:

" جدیدفلسفهٔ قانون ابھی تک کسی قابل قبول پیانهٔ اقد ارکو ہمارے سامنے پیش نہیں کر کا،
اوراس نے گاہ بگاہ قانون کے بنیادی تشریعی مسائل کا جوال ہمارے سامنے رکھا ہے وہ خیالات
میں ابتری پیدا کرنے کے سواکوئی نتیجہ برآ مذہبیں کر کا"(۱)

"ان تقریحات سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ جدیدانسان اپنے قانون کے تصورات کے بارے میں کتنی زبردست البحض میں کرفتارہ، اب بیاحساس روز بروز بردهتا جارہا ہے کہ جدید فلفہ کی ساری تک وتاز انسان کوفلاح وکامرانی تک پہونچانے میں سراسر ناکام رہی ہے، اورانسان بدستوراس وسیع کا کنات کی پنہائیوں میں سرگشتہ ودر ماندہ نظر آتا ہے'۔

مارلی کوین (MORRIS. COHEN) کہتے ہیں:

اب تک جومثالی نظریات پیش کئے جاچکے ہیں ،ان میں سے کوئی ایک نظریہ بھی نہ تورسی لیاظ سے اس قدر ضروری ہے اور نہ قیقی لحاظ سے ہی اس قدر وزنی ہے، کہ اس کے ذریعہ ہمارے باہمد گرمخالف مفادات میں سے کسی ایک کے حق میں کوئی منصفانہ فیصلہ حتمی طور پرصا در کمیا جاسکتا ہو'' (REASON & NATURE)

ڈبلیوفراکڈین (W. FRIED MIAN) ایک طویل بحث کے بعد یہ نتیجہ لکا تے ہیں:

کہ بیسوال کہ ہماری اس زندگی کا آخر کیا مقصد ہے؟ ایک اہم اور بنیا دی سوال ہے اور اس

کا جواب جس طرح ہمارے علوم فلسفہ سیاسی نظریات، اخلاقیات اور مذہب کے ذمہ لازم آتا ہے،

اس طرح ہمارے فلسفہ قانون کے ذمہ بھی لازم آتا ہے، فلسفہ قانون کی مختلف فکری تحریکوں نے

اس سوال کا جواب دینے کی متعدد بارکوشش کی ہے، لیکن ان کی ہرکوشش بعض بنیا دی اقد ارحیات کی

ہمول جھیوں میں گھوم پھرکرختم ہو پھی ہے۔

و اکثر فرائد مین نے اپنی اس کتاب میں ایک جگہ بڑے زور دارالفاظ میں اکھا ہے:

<sup>(1)</sup>G.W. PATON. A T EXT BOOK OF JORISPRODENCE. P. 116.

"ان تمام گونا گول مساعی کا جائزہ لیاجائے تو یہی نتیجہ برآ مد ہوگا کہ انصاف کے حقیقی معیار کومعین کرنے کے لیے مذہب کی رہنمائی عاصل کرنے کے سواد وسری ہرکوشش ہے سود ہوگی، اور انصاف کے مثالی تصور کومملی طور پرمتشکل کرنے کے لیے مذہب کی عطا کردہ اساس بالکل منفرد طور پرحقیقی اور سادہ بنیاد ہے "(۱)

مغربی مفکرین تفک ہار کراب بیا کہنے لگے ہیں:

'' قانون کارشتہ زندگی کی گہری امنگوں کے ساتھ وابستہ ہے، لہذا انسان کی آرز وئے انقلاب کے ماتحت قانون کی جامد حیثیت کا بھی گاہ بگاہ تبدیلی کا شکار ہوجانالا بدی ہے، فلسفۂ قانون کا ہرسچا تقیدی پیانہ اپنے لیے اخلاقی اقدار کی اساس کا خواہاں ہے، لیکن افسوس کہ اس ضمن میں تا حال کوئی قابلی قبول نظر بینشو ونمانہ یا سکا۔ (۲)

اشترا کیت نے قانون کااور بھی بھیا نک تصور پیش کیا ہے۔

کارل مارکس کادعویٰ ہے کہ قانون ملک کے بیداواری حالات کے تابع ہوتا ہے،اس طرح وہا پنی کتاب "خاندان،ملکیت اورریاست کی ابتداء "میں لکھتا ہے:

قانون ریاست سے دابسۃ ہے اور ریاست مظالم ڈھانے کا ایک ذریعہ ہے، ریاست در حقیقت ایک طبقہ کومٹانے اور یا مال کرنے کی ایک تنظیم ہے' (۳)

مار کس کے اس نظریہ کوسر کاری طور پرتشلیم کرلیا گیا، کمشنریٹ آف جسٹس کے ایک فرمان (۱۲ ردیمبر<u>۱۹۱۹ء</u>) میں قانون کی تعریف اس طرح کی گئی ہے۔

''معاشرتی تعلقات کے لیے ایک ایساسٹم (قاعدوں کا مجموعہ) جوغالب طبقہ کے مفاد سے مطابقت رکھا ہے، اور اس طبقہ کی منظم طاقت اس کی تگہبانی کرتی ہے۔ (س)

<sup>(</sup>٢) ملاحظ مو ينن كى كتاب بغلسفة قانون : ٩٨ رنيز قلركى كتاب "قانون خوداي تلاش من " ١٩٥٠

<sup>(</sup>r)IBID PAGE, 450

<sup>(</sup>r)F. ENCLLES: INT RODUCTION TO MARX'S CIVILWAR IN FRANCE. P.19 (r')PROF A.L. GOODHART: THE NEW OUTLINE MODERN KNOWLEDGE 1956 CHAPTER ON "LAW." P. 581)

مسٹر وشنسکی (جس نے روس کے قانون کے میدان میں نمایاں کرداراداکیاتھا)نے قانون کی تعریف اس طرح کی ہے:

''ایک قوم کے رسم ورواج اوراطوار کے متعلق قاعدوں کے مجموعہ کا نام قانون ہے، ریاست کا اقتداراس کی تقید ایق اورا پی قوت قاہرہ سے اس کی حفاظت کرتا ہے'(۱)

۔ اس طرح اشتراکی تصور قانون پرسیاست اس طرح حاوی ہوگئی ہے کہ قانون نا کارہ بن کررہ گیاہے۔

اس بحث کوختم کرتے ہوئے ایک نظر علاء قانون کے اقوال پرڈال لیں، کہ قانون کے بارے میں مغرب میں کیسی بھانت بھانت کی بولیاں بولی گئی ہیں، اور دہرانے والے آج تک اس کو دہرارے ہیں۔ دہرارے ہیں۔

## قانون کے بارے میں علماء قانون کے خیالات

کے تانون سے انصاف طلب کرنا ایہا ہی ہے جیسے بلی کوحاصل کرنے کی کوشش میں گائے گھودینا، (چینی کہاوت)

ہے تحریری قانون مکڑی کے جالوں کی مانند ہیں کمزوران میں پھنس جاتا ہے اور ، طاقتوران کونو ٹرکرنگل جاتا ہے، (انا کراس)

ہے دوبکیوں کے درمیان ایک دیہاتی ایباہی ہے جیسے دوبلیوں کے پیچ میں ایک مجھلی، (فرینکلن)

<sup>(</sup>I)QUOTED BYGOODHART IN. "NEW OUTLINE OF MODERN KNOWLEDGE.
P.582.

تانون اورطب.....ان کونهایت اشد ضرورت بی میں استعال کرنا چاہیے ورنہ جیب خالی ہوگی یا جسم کمزور .....یا چھے علاج ہیں، بری تفریحسیں اور تباہ کن عاد تبیں، (کوارلس)

ایکھ قانون بنانا بہت آسان ہے، مشکل ان کومؤٹر بنانا ہے، سب سے بردی غلطی ہوگی اگرانسان کوراست روسمجھا جائے، یا یہ سمجھا جائے کہ قانون کے ذریعہ اسے ایسا بنایا جاسکتا ہے،

ایک سیاستداں کا سب سے بڑافن میہ ہے کہ برائیوں کونیکیوں کے مفاد کے لیے استعال کرے (یولنگ بروک)

🖈 🔻 قانون مکڑی کا جال ہے چھوٹی مکھیاں اس کی گرفت میں آ جاتی ہیں۔

ہے۔ قانون ایک جال ہے، چھوٹے اس سے پچ کرنگل جاتے ہیں، اور بڑے اس تو ژکر، درمیان والے اس میں پھنس جاتے ہیں، (شن اسٹون)

ہوئی مجھلی غریب آ دمی کے حق کی طرح ہے جو قانون کے ہے ہوتانون کے پہندے میں ہو۔۔۔۔۔۔اس کا لکلنا ناممکن ہے، (شیکسپئر)

ج تانون ہماری آزادی کامحافظ بھی ہے، اور معیار بھی.......... وہ ہماری آزادی محدود بھی کرتا ہے اور اس کی حفاظت بھی، قانون کی حد بندی نہ ہوتو آزادی کی مثال تکوار کی ہوگی، محدود بھی ہوتا ہے وہ ہے جا ہے تا کہ دہ جسے جا ہے تل کرد ہے، جولوگ آزادی کے بہت زیادہ علمبر دار ہیں شاید وہ بھی اسے ناپند کریں گے، (کلیرنڈن)

احچھا قانون نیکی کرنے کوآ سان اور برائی کے ارتکاب کومشکل بنادیتا ہے۔ (گلیڈ اسٹون)

﴿ دنیائے تمام علوم کی چنگاریوں نے قانون کی را کھ کوجنم دیا ہے، (بنخ) ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللَّا الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

🖈 جنگ کے دوران میں قانون خاموش ہوتا ہے، (سیسریو)

انون کی دلیل قانون ہے، ( ڈاکٹرا سکاٹ )

انون قابل احترام ہوتا ہے، اس کیے ہیں کہوہ قانون ہے، بلکہ اس کیے کہوہ کا نون تا ہے، بلکہ اس کیے کہوہ

حق وصداقت يرمنى ب، (ان ولي اليويجر)

ہے۔ قانون کوموت کی طرح ہونا چاہیے ،جس کے چنگل سے کسی کونجات نہیں۔ (مونٹسکیو)

کے سیمسی ملک میں قوانین کی کثرت، طبیبوں کی کثرت سے مشابہ ہے، جو کمزوری اور کئیت کی نشانی ہیں، (والٹیر)

کے عالمی اور خالص قانون وہ فطری راہ عدل ہے جسے تحریر میں نہیں لایا جاسکتا ،کیکن جو ہرانسان کے دل میں موجود ہے تحریری قوانین وہ فارمولے ہیں جن میں حتی الا مکان سے بتانے کی کوشش کرتے ہیں کہ بچھ خاص حالات میں فطری راہ عدل کیا ہے ، (وکٹر کڑن)

حلا دیوانی اصول قانون میں اکثر ایسا ہوتا ہے کہ قانون کی بھر مار میں عدل کی گنجائش نہیں رہتی اور ملزم انصاف میں گھر کر بے انصافی کا شکار ہوجا تا ہے، بالکل ایسے ہی جیسے سمندر میں ملاح پیاس سے ختم ہوجاتے ہیں، (کولٹن)

🖈 قوانین بادشاہوں کے بادشاہ ہیں (لوئی چہار دہم)

ہے قوانین کی کثرت بین طاہر کرتی ہے کہ یا تو یا دشاہ بہت جابر ہے یا رعایا بہت ہی ہے لگام، (مارسٹن )

انون سے لاعلمی کوئی عذر نہیں ہے، اس لیے نہیں کہ ہر شخص قانون سے واقف ہوتا ہے بلکہ اس لیے کہ یہ عذرالیا ہے جسے ہر شخص پیش کرسکتا ہے، اور کوئی اس کی تر دیز نہیں کرسکتا، (پسلڈن)

🖈 میں زندگی میں صرف دوبار برباد ہوا، والیٹرنے کہا، ایک بار جب میں نے آیک

مقدمه جیتا اور دوسری بارجب میں نے ایک مقدمه بارا۔

کے لیے قانون سے رجوع کرنا ایسا ہے جیسے کوئی ہے۔ بھیٹر پناہ کی تلاش میں کسی خار دار جھاڑی میں گھس جائے ، ( ڈلوٹن )

ہے سوسائٹی بغیرامن وقانون کے زندہ نہیں رہ سکتی لیکن انقلابی افکارر کھنے والوں کے بغیراس کی ترقی نامکن ہے، (برینڈرسل)

ہے قانون اورانصاف.....یہ دو چیزیں تھیں جنہیں خدانے کیجا کردیا تھا مگر انبان نے انہیں بالکل ہی جدا کردیا، (کوٹن)

جے دنیا کی سب سے بڑی بے انصافیاں وہ ہیں جوقانون کے نام پر ہوتی ہیں۔(۱)

ریہ ہے انسانی قانون کا حال، اور اس کے بارے میں ماہرین قانون کے خیالات، خیالات کا یہ انتظار وراصل انسانی قانون کی ناکامی کی داستان ہے، اور انسانی قانون کی پوری تاریخ اور و نیا میں اس کے ملی تجربات کا منصفانہ اور شجیدہ مطالعہ کرنے والا ہر شخص بالا خراسی نینچے پر پہو نچے گا۔

میں اس کے ملی تجربات کا منصفانہ اور شجیدہ مطالعہ کرنے والا ہر شقت پہندانہ جذبہ پایا ہو، انسانی قانون کی بشرطیکہ اس نے انصاف کرنے والا دل اور حقیقت پہندانہ جذبہ پایا ہو، انسانی قانون کی باک می دراصل یہ ثابت کرتی ہے کہ دنیا کو آج بھی اسی قانون الہی کی ضرورت ہے، جس نے دنیا کے بڑے مہذب اور تی یا فقہ علاقہ پر صدیوں حکومت کی ہے۔(۲)

<sup>(</sup>۱) (کے اسٹرینے) چراغ راہ: جارص ۸۳ سمر مرتبہ طفر آفاق انصاری

<sup>(</sup>٢)اس بحث كابرواحصه جراع راه: بإكتان اسلام قاتون تبرجلداول مستفادب

## قانون كامفهوم علماء أسلام كےنز ديك

انسانی قوانین میں'' قانون'' کا اطلاق قواعد وضوابط کے اس مجموعہ پر ہوتا ہے جس کو کسی جماعت کے اہل رائے ،اوراصحاب فکر ونظر نے زندگی کے اجتماعی اورا قضادی مسائل کی تنظیم اور جماعتی ضروریات اور تقاضوں کی تحکیل کے لیے وضع کئے ہوں، یہ اپنی وضع کے لحاظ سے لچک جماعتی ضروریات اور تقاضوں کی تحکیل کے لیے وضع کئے ہوں، یہ اپنی وضع کے لحاظ سے لچک داراور ترقی پذیر ہوتا ہے، اور انسانی تجربات و واقعات کے تناظر میں اس میں وقتا فو قاتر میم کی مخائش ہوتی ہے۔

اس مفہوم کے لحاظ سے ایک جماعت کا قانون دوسری جماعت کے قانون سے مختلف ہوسکتا

ہے،اس کیے کہ قانون کی بنیاد جن جماعتی مفادات،رسوم وروایات اوراحساسات وتصورات پرہے،
وہ زمان ومکان اور احوال وظروف کے لحاظ سے جدا گانہ ہوتے جیں، چنا نچہ تاریخی طور پر مختلف
ادوارواقوام کے انسانی قوانین میں بہت کم مماثمت پائی جاتی ہے،اس لیے کہ جب سر چشمہ کانون
میں اتحاد نہ ہوتو قانون میں اتحاد کیوں کرمکن ہے؟

ای طرح اس مفہوم میں تطبیرا خلاق اور تزکیۂ باطن کا بھی کوئی حصہ بیں ہے، اور نہاس معنی کے لخاظ سے اس میں انسانی شعور کے بیدار کرنے ، یا خیر کی بنیادوں کی تربیت کرنے کی صلاحیت موجود ہے۔

اس معنی میں قانون کا انسان کی داخلی زندگی سے بھی کوئی تعلق نہیں ہے،اور نہ بیان کے بنیادی معتقدات وافکار کے بارے میں کوئی رہنمائی کرتا ہے، النہیات، آخرت، یا انسان کے آغاز وانجام سے متعلق کوئی تصوراس کے یاس موجود نہیں ہے۔

یہا بیے مفہوم کے لحاظ سے وہ عظمت واحتر ام بھی نہیں رکھتا کہ دل ود ماغ اس کے سامنے جھک جائیں ،اورانسانی تصورات واحساسات پریہ پوری طرح حاوی ہوجائے۔

لیکن جب علاء اسلام نے اس لفظ کواسلامی فقد "یا اسلامی شریعت" کے لیے استعال کیا، تو یہ لفظ پورے طور پرائی معنی و مفہوم میں استعال ہونے لگا، جواسلامی فقد "یا اسلامی شریعت" کا مفہوم ہیں استعال ہونے لگا، جواسلامی فقد "یا اسلامی شریعت" کا مفہوم ہے، اورائی بنیا دیر یہ تقسیم کی گئ اسلامی قانون" اورانسانی قانون" نے ورنداپنی وضع اوراپنے اصلی مفہوم کے لحاظ سے لفظ قانون کا اطلاق صرف" انسانی قانون" برہی ہوسکتا ہے، کیکن اصول ہے کہ جب کسی زبان کا کوئی لفظ دوسری زبان میں واضل ہوتا ہے تو صرف وہ اپنے معنی ہی تک محدود نہیں رہتا، بلکہ وہ نئی زبان سے نئے معانی بھی کشید کرتا ہے، یہی اصول یہاں بھی جاری ہوا، اور" قانون" اسلامی اصطلاح میں بھر پورمعنی میں استعال ہونے لگا۔ (۱)

عربي ميں قانون كالفظ يہلية " بيانه " كے عنی ميں استعمال ہوا اور پھراس كوايك عام معنی ميں

استعال کیاجانے لگا کہ بیلفظ ہرجامع اورضروری قاعدہ کے لیے بولاجا تا ہے، چنانچہ قانون صحت اور قوانین فطرت وغیرہ کلمات بولے جاتے ہیں،امام غزالیؒ نے علم اصول کی کتاب المنتصفیٰ مطبوعہ مصر پر ۱۹۳۲ء جارص ۸ میں قوانین حدود سے بہی معنی مراد لئے ہیں۔

فقهاءاسلام کے نزدیک لفظ قانون بالعموم تین معانی میں مستعمل ہوتا ہے۔

(۱) پہلامعنی جوسب سے زیادہ عام ہے، وہ ہے'' خاص احکام شرعیہ کا مجموعہ'' چنانچہ قانون الجزاء العثمانی (سلطنت عثانیہ کا قانون سزا) اور قانون الموجبات والعقو د اللبنانی ( یعنی حکومت لبنان کے معاہدات و دستاویزات کا قانون ) وغیرہ کلمات بولے جاتے ہیں۔

(۲) دوسرے معنی ہیں آئین وضوابط جیسے قانون انگریزی یا قانون کا سبق وغیرہ۔ قانون کے بہی معنی" کتاب القوانین الفقہیۃ فی تلخیص المذاہب المالکیۃ (مطبوعہ فارس هسوائے) میں امام ابوالقاسم ابن جزی نے استعال کئے ہیں، جوغرناطہ کے رہنے و الے تھے، اورآ تھویں صدی ہجری کے شروع میں (۱۹۳۳–۲۲۱) یعنی چودہویں صدی عیسوی کے آخر تک زندہ تھے۔

(س) لفظ قانون ایک خاص صورت میں ہر اس قاعدہ کے لیے بولاجا تاہے جومعاملات عامہ کے قواعد میں سے ہو، مثلاً کہاجا تا ہے کہ مجلس نواب نے غلہ روکنے کی ممانعت کا قانون بنایا، جب قانون کالفظ اس معنی میں استعال ہوتو اس کی کئی خصوصیات ہیں۔

اول میرکداس کاتعلق دنیاوی معاملات سے ہوتا ہے،عبادات سے نہیں، برخلاف قواعد فقہ اسلامی کے اس میں دین اور دنیا دونوں سے بیک وقت بحث ہوتی ہے۔

دوسرے میرکہ ایسے قانون کا نفاذ حکومت پرموقو ف ہوتا ہے۔

تیسرے بیر کہ وہ جج کے فیصلے کی طرح کسی خاص معاملہ یا انتخاص کے لیے نہیں بنایا جاتا بلکہ بلاکسی تفریق و تخصیص تمام انسانوں یا کسی خاص گروہ کے لیے وضع کیا جاتا ہے۔

سلطنت عثانيه ميں لفظ قانون اكثران سركاري احكام كے ليے استعال ہوتاتھا جنہيں

حكومت جارى كرتى تقىء تاكه بيان احكام شرع سے عليحد واحكام مجھے جائيں، جوشرى ولائل برمنى ميں۔

قدیم اقوام کے نزد کے معاملات کے احکام دیگر مراسم دین اور رسومات دینوی کے ساتھ مخلوط سے ایکن مغربی ممالک بیں ملکی قوانین ، دینی مسائل ہے آہتہ آہت الگ ہوتے گئے ، یہاں تک کہ یہ تفریق اس وقت بالک کھمل ہوگئ جب روی سلطنت کا آفا بتر تی کے نصف النہار پر تھا اور آج قانون کا اطلاق صرف تدنی امور پر ہوتا ہے ، اور علم قانون معاملات دنیاوی کے لیے وضع کر دہ حقوق کے ساتھ مخصوص ہوکر رہ گیا ہے ، ..... البتہ جوتعریف پوستیانوس کی کتاب الاحکام کے شروع میں درج ہے کہ علم حقوق سے وینی اور دنیاوی دونوں تم کے احکام مرادی بیں وہ اس سے مختلف ہے۔ (۱)

ضابطۂ حیات اور دستورزندگی کے لیے اسلامی اصطلاح میں اصلاً ''شریعت''یا'' نقه' کالفظ استعمال کیا گیاہے، ''قانون''کالفظ اس کے مترادف کے طور پرمتائخرین کے یہاں شروع ہوا۔

## شريعت كامفهوم:

لغت میں ' شریعة' کے معنی ہیں ' راہ متنقیم' اسی معنی میں بیآیت وار دہوئی ہے:

ثم جعلناك على شريعة من الامر فاتبعها (٢)

ترجمه: پھرہم نے آپ کودین کی واضح راہ پرڈالا، پس اس کی اتباع سیجئے۔

یہ''شرعۃ'' ہے مشتق ہے،''شرعۃ'' کے معنی ہیں لوگوں کے لیے پانی چینے اور لینے کی جگہ، اس کو''شریعت''اس لیے کہتے ہیں کہلوگوں کے لیے بیجگہ معروف ہوتی ہے۔

فقہاء کی اصطلاح میں اس کا اطلاق ان شرعی احکام پر ہوتا ہے، جواللہ نے اپنے بندوں کی ہدایت وفلاح کے لیے نازل فرمائے، چونکہ اسلام نے جوراہ پیش کی ہے وہ انتہائی سیدھی ہے، اور ہرشم کی بجی ہے ،اس لیے اس کوشریعت کہتے ہیں۔

دوسری مناسبت سیہ کرریا یک نہرسلسبیل ہے،جس سے اقوام وافراد کوروحانی زندگی نصیب

<sup>(</sup>۱) فلسفة التشريع في الاسلام: ج ارص و اكر محمد عمصاني صدرعد الت مرافعه ييروت (٢) سورة جاثية : ١٨

ہوتی ہے،جس طرح کے نبردنیا سے جسمانی زندگی حاصل ہوتی ہے۔

قرآن مجید میں کی مقامات پرشر بعت کودین کے مترادف کے طور پراستعال کیا گیا ہے۔ شرع لکم من الدین ماوصی به نوحاً (۱)

ترجمه: الله في الله الله وين كى وه راه مقرركى ، جس كا حكم ال في وكيا تقار ام لهم شركاء شرعولهم من الدين مالم ياذن به الله (٢)

تسرجمہ: کیاان کے لیے بچھاورشرکاء ہیں جنہوں نے ان کے لیے دین کی کوئی ایسی راہ مقرر کی ہوجس کا حکم اللّٰدنے نہ دیا ہو۔

ال مفہوم کے لحاظ سے شارع وقانون ساز صرف خدا کی ذات ہوسکتی ہے، کسی انسان کے لیے میمکن نہیں کہ وہ شرقی مسائل میں قانون سازی کر ہے، رسول اللہ واللہ تعلقہ پر بھی شارع کا اطلاق صرف اس معنی میں ہوتا ہے کہ آپ احکام خداوندی کو دحی مثلویا غیر مثلو ( قرآن وسنت ) کے ذریعہ انسانوں تک پہونچانے والے ہیں۔

شریعت سے مراداگر وہ مسائل واحکام ہیں جوزبان نبوت سے صادر ہوئے ہیں، تواس کا دائرہ بہت عام ہوجاتا ہے، اس میں عقائد، ذات باری اور صفات باری، توحید، آخرت کے تمام مباحث، اور اخلافیات کا پوراباب اوراحکام عملیہ کا وہ حصہ جس کا تعلق خالق ومخلوق کے باہمی رشتے مباحث، اوراخل ہوجاتے ہیں، جب کہ فقہ یا اسلامی قانون میں بالعموم احکام عملیہ کا صرف وہ حصہ داخل ہا جاتا ہے جس سے انسان کے اجتماعیا افراد سے تعلقات پردوشنی پردتنی ہے۔

#### بحث سوم



#### لغوى معنى

''فقہ' لغت عرب میں''فہم'' کے معنی میں ہے، حضرت موی علیہ السلام نے طور سینا کے پاس رسالت سے مشرف ہونے کے بعد اللّٰہ سے جود عالی تھی اس میں بیلفظ ای معنی میں مستعمل ہوا ہے۔

واحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي (١)

ترجمه: میرے رب!میری زبان ہے گرہ کھول دے تاکہ وہ میری بات بجھ کیس۔

حضرت شعیب کی دعوت کے جواب میں ان کی قوم نے کہا تھا۔

ياشعيب مانفقه كثيراً مماتقول (٢)

ترجمه: اے شعیب ہمآپ کی اکثر باتیں ہیں ہجھتے ہیں۔

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے:

ليتفقهوا في الدين (٣)

ترجمه: تاكروين كى مجه بيداكري-

نی کریم اللہ نے حضرت ابن عباس کے لیے دعا فر مائی تھی۔

اللُّهم علمه الدين وفقهه في التاويل(١)

تر جمه: اے اللہ اس کو دین کاعلم دے اور تا ویل سمجھنے کی صلاحیت پیدا فرما۔

ابن سيدة كہتے ہيں: كه فيقية (كسره كے ساتھ)' 'فهم' 'كے معنی ميں ہے، بولتے ہیں،

''فقه عنی مابینت له فقها'' لعنی جوبات میں نے اس سے بیان کی اس نے وہ مجھ لیا۔

از ہری فرماتے ہیں کہ قبیلہ بن کلاب کا ایک شخص مجھ سے ایک موضوع پر بات کررہاتی،

"كفتكوسے فارغ مونے كے بعداس نے مجھے كہا" أفقهت "لعنى تم نے سمجھا؟

فَيْفُهُ (ضمه كے ساتھ) كے معنى ہيں فقيہ ہونا،'ر جبل فقيمه''عالم خص كو كہتے ہيں، فيفيه

العوب عالم العوب، عرب كافقية عرب كاعالم ب(٢)

گویااہل عرب فقد کو علم کے معنی میں بھی استعال کرتے ہیں ،اور' 'فہم'' کے معنی میں بھی۔ فيروزآ بادي كہتے ہيں:

الفقه بالكسر: العلم بالشئي والفهم له (٣)

''فقہ(کسرہ کےساتھ) کے معنی ہیں کسی چیز کاعلم اوراس کی فہم''۔

بعض اصولیین کواس سے اختلاف ہے، ان کے نز دیکے علم اور فقہ دونوں باہم متغائر ہیں، فقہ نام ہے اس ذہنی صلاحیت وقوت کا جس کے ذریعہ معانی اور حقائق کا حصول ممکن ہو، حاہد ف الواقع وہ معلومات حاصل ہوں پانہ ہوں، جب کہ ملم اس صفت کا نام ہے جس کے ذریعہ ایک صاحب علم مخض مختلف معانی اور حقائق کے درمیان یقینی امتیاز کرسکتا ہو، بیعنی علم میں معلو مات حاصل رہتی ہیں، جب کہ فقہ محض ان کے حصول کی صلاحیت کا نام ہے۔ (س

مگر واقعہ بیہ ہے کیلم اور فقہ دونوں ہم معنی طور پر اہل عرب کے یہاں مستعمل ہیں ،ایک عالم —

(۱)لسان العرب: وكذا في البخاري مع الفتح: ج: ا برص ١٣٨٣مر

(٢) لسان العرب مادة "نه ق ف": ج٢ رص ١١٢ (٣) بصائر ذوي التميز فيروز آبادي: جهرص ٢١٠ ر

(٣) احكام الاحكام للآمدى: ج: ارص ١٥ ار

رفقیہ کہا جاتا ہے ..... ممکن ہے فقہ چونکہ کم کا سبب ہے اس لیے سبب پرمسبب کا اطلاق کیا جاتا ہے۔(۱)

مرد،

د نقد معن د فهم کا مطلب بیرے که اس کا تعلق صرف معانی سے ، ذوات سے بین،

د نقد معن د فهم که نقهت الکلام میں نے کلام سمجھا ، مگر بیکہنا درست نہیں که «فسقهت الکلام میں نے کلام سمجھا ، مگر بیکہنا درست نہیں که «فسقهت الرجل» میں نے اس آ دمی کو سمجھا ، اس کے لیے بولا جائے گا ، 'عرفت السرجل 'میں نے اس فضی کو بہانا۔

میں نے اس آ دمی کو سمجھا ، اس کے لیے بولا جائے گا ، 'عرفت السرجل 'میں نے اس فضی کو بہانا۔

پھرلفظ کامعنی مرادی واضح ہو یاخفی اہل عرب کے نزد کیاس سے کوئی فرق نہیں پڑتا ،لغوی طور پر دونوں صور تیں فقہ کے دائر ہے میں واخل ہیں ، ابواسخق مروزی کواس سے اختلاف ہے ، ان کے زند یک فقدامور خفیہ ، کے جھنے کا نام ہے نہ کہ امور جلیہ کے جھنے کا۔ (۲)

گرمروزی کے اس خیال پرنفذ کیا جاسکتا ہے، کہ ائمہ لغت نے اہل عرب کے حوالہ سے فقہ کے معنی مطلق فہم بیان کیا ہے، جس میں امور واضحہ اور امور خفیہ دونوں داخل ہیں، نیز قرآن میں بھی اس لفظ کا استعال مجرونہم کے معنی میں ہوا ہے، مثلاً کفار کے لیے کہا گیا:

فمال هؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثاً (٣) ترجمه: پيران لوگول كوكيا بوائه كديه بات بحضے كوتيار نبيل دوالقرنين كى قوم كے بارے ميں قرآن نے كہا: لا يكادون يفقهون قولاً (٣)

ترجمه: ياوك بات بحضه والنبس بير-

#### اصطلاحي مفهوم

جیبا کہ عرض کیا گیا عربوں کے نز دیک فقہ کالفظ'' علم اور فہم' کے معنی میں مترادف کے طور پراستعال ہوتا تھا،اس میں کسی خاص کلام یاعلم کی کوئی شخصیص نہیں تھی،جس شخص نے جوعلم ہ صل کیا وہ اس علم کا فقیہ مانا جاتا تھا، اور جو بہت سے علوم کا حامل ہوگیا ،اس کو'' فقیہ عرب'' اور'' مالم عرب'' کہاجا تا تھا۔

لیکن عہداسلامی میں بیلفظ علم دین کے ساتھ خاص ہوگیا، اس لیے کہ علم دین تمام علوم میں افضل ہے، جس طرح کہ 'اپنے معنی کے لحاظ سے ہرستارے پر بولا جاسکتا ہے، کیکن اس کا افضل ہے، جس طرح کہ 'اپنے معنی کے لحاظ سے ہرستار دی ہے دوا ہمیت کا حامل ہے۔(۱) اطلاق صرف ''ثریا'' پر ہوتا ہے، اس لیے کہ ثریا تمام ستار دوں سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے۔(۱)

اس لیےصدراول میں'' فقہ'' کااطلاق علم دین پر ہوتا تھا،اورعلم دین اس وقت دوجیزوں کے مجموعے کانام تھا، کتاب اللہ اورسنت رسول اللہ،صدیث کے بارے میں ارشاد نبوی ہے:

نضر الله امراً سمع مناحديثاً فحفظه حتى يبلغه فرب حامل فقه الى من هو افقه منه ورب حامل فقه الى من هو افقه منه ورب حامل فقه ليس بفقيه. (٢)

ترجمه: الله الشخص كوتر وتازه ركھ جوہم سے كوئى حديث سنے پھراس كويادر كھ، يہاں تك كه دوسروں تك پہونچادے،اس ليے كه بعض حامل فقه خود فقيه ہيں ہوتے، يااتے بزے فقيہ نہيں ہوتے اور جن تك بيحديث پہونچائى جاتى ہے وہ زيادہ بڑے فقيہ ہوتے ہيں'۔

ظاہرہے کہ اس صدیث میں فقہ کا اطلاق حدیث پر کیا گیا ہے، البیۃ فہم معانی کواہمیت دی گئ ہے، یعنی اگر حدیث کے ساتھ انسان کواس کافہم بھی حاصل ہو تو وہ فقیہ ہے۔

عہداولی میں ذی رائے ،اور اہل فہم اور باشعور حضرات کے لیے فقیہ کااطلاق عام تھا، جولوگ کہالٹد،رسول اور شریعت کے مقاصد سے باخبر ہوتے تھے،ان کوفقہاء کہا جاتا تھا،اس کا اندازہ

(١) السان العرب: ج٣ روااا روبصائرة وي أتميز جهره ٢١ (٢) ابودا وَرشريف بمتاب العلم باب فضل نشر أعلم ج ٣ رص ٢٣٨ رحفق

حضرت انس کی ایک روایت سے ہوتا ہے، جس کو بخاری نے قال کیا ہے کہ:

ایک جنگ کے بعد مال غنیمت کی تقتیم پر انصار میں سے بعض جذباتی نوجوانوں نے کچھ تشویش کے جگھ استعال کئے اور حضور کواس کی خبر ملی تو آپ کو تکلیف ہوئی ،اور آپ نے تمام انصار کو بلا بھیجا جب تمام لوگ جمع ہو گئے تو حضورا کرم ایک نے ان سے دریا فت فرمایا:

ماكان حديث بلغنى عنكم ؟ قال له فقهاء هم : اماذو آرائنا يارسول الله فلم يقولوا شيئاً.

تسرجمه: وه کیابات تھی جوآپ حضرات کی طرف سے مجھے پہونچی ہے، تو فقہاءانصار نے کہا کہ: یارسول اللہ! ہم میں جولوگ اصحاب رائے ہیں انہوں نے بیہ بات نہیں کہی ہے۔(۱) اسی طرح ایک بارموسم جے میں ایک اہم مسئلے پر حضرت عمر بن الخطاب نے مسلمانوں سے خطاب کرنے کا ارادہ کیا تو حضرت عبدالرحمٰن بن عوف نے ان کومشورہ دیا:

ان الموسم يجمع رعاع الناس وغوغاء هم وانى ارى ان تمهل حتى تقدم المدينة.....وتخلص لاهل الفقه. (٢)

کہ موسم جج میں ہرطرح کے لوگ جمع رہتے ہیں،میرے خیال میں آپ تھوڑ اانظار کریں اور مدینہ پہونچکر خاص اہل فہم اور ارباب علم حضرات سے گفتگوفر مائیں۔ منداحمہ میں امام زہری کا قول نقل کیا گیاہے کہ:

اخبرني رجل من الانصار من اهل الفقه.....

مجھےانصارےایک فقیہ نے خردی ..... (۳)

حضرت یکی بن سعیدالقطان جنہوں نے کہارتا بعین مثلاً حضرت سعید بن المسیب وغیرہ کا

(١) بخاري مع فتح الباري، كتاب فرض الخمس: باب ما كان النبي علي المؤلفة قلوبهم: ج٢٥ را ٢٥ مر

(٢) بخارى مع الفتح ، كتاب مناقب الانصار، باب مقدم النبي المدينة :ج عرص ٢٦٨ر

(۳)منداحه: جارص ۲ر

زمانه پایاتها بلکه صغار محابه مثلاً حضرت انس بن مالک وغیره سے ملاقات کا شرف حاصل کیاتھا۔ (۱) ریفر ماتے ہیں:

ماادر کت فقهاء ارضنا الایسلمون فی کل اثنتین من النهار . (۲)

ینی میں نے اپنے علاقہ کے تمام ہی فقہاء کودن کی نمازوں میں ہروور کعت پر سلام کرتے
ہوئے یایا"۔

بخرض عهد نبوی ،عهد صحابہ، عهد تابعین ، اور تبع تابعین میں فقہاء کا اطلاق مکثرت اصحاب بخرص عهد نبوی ،عهد صحابہ، عهد تابعین ، اور تبع تابعین میں فقہاء کی بعض ظاہری علامات بصیرت لوگوں پر ہوتاتھا، جوقر آن وحدیث کافہم رکھتے تھے ، فقہاء کی بعض ظاہری علامات وخصوصیات بھی معروف تھیں ، جن کی طرف بعض احادیث میں اشارہ کیا گیا ہے ، مثلاً

من فقه الرجل رفقه في معيشته (٣)

انسان کے فقیہ ہونے کی ایک علامت رہے کہ وہ اپنی معاشی زندگی میں اعتدال کی روش اختیار کرئے''۔

اس طرح فرمايا:

من فقه الرجل ان يقول لما لايعلم الله اعلم. (٤)

فقیہ کی ایک علامت رہے کہ انسان جن چیزوں سے واقف نہ ہوان کے بارے میں ہے، ''اللہ اعلم' اللہ زیادہ جاننے والا ہے۔

حضرت ابوالدردا فرمات بين:

من فقه المرء اقباله على حاجته حتى يقبل على صلاته. (٥)

ترجمه:انسان کے نقیہ ہونے کی ایک علامت سے کردہ اپنی ضروریات کی پوری تکیل

(۱) فتح البارى: جسر ۱۹ سر ۲۷) بخارى مع الفتح ترجمه باب ما جاء في النطوع ثني ثمن كتاب المتمهيد: جسر م ۲۸ مر

(٣) مسنداحمد: ۱۹۶ مرص ۱۹۶ مر (۴) مسلم كتاب المنافقين: ۱۳۸ ممنداحد: جارص ۱۳۸۱

(۵) بخاری کتاب الا ذان ، باب از احضر الطعام واقیت الصلوٰ قاج ارص ۹۲ ر

کے بعد ہی نماز کی طرف متوجہ ہو''۔

ایک اور حدیث میں ہے:

ان طول صلاة الرجل وقصر خطبتة مئنة من فقهه . (١)

یعن کمی نماز اور مختصر خطبه انسان کے نقیہ ہونے کی علامت ہے۔

اس تفصیل ہے ابن خلدون کے اس نظریہ کی تر دید ہوتی ہے کہ عہد صحابہ میں اہل فتویٰ اور اہل فقہ کااطلاق قراء حضرات پر ہوتا تھا۔ (۲)

اس کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ حضرت ابن مسعود نے '' قراء'' کا اطلاق فقہاء کے بالنقابل کیا ہے، مؤطا امام مالک میں حضرت بحق بن سعید سے روایت ہو فرمائے ہیں کہ: حضرت عبداللہ بن مسعود نے ایک شخص کونصیحت کرتے ہوئے ارشا وفرمایا:

"انك في زمان كثير فقهاء ه قليل قراء ه تحفظ فيه حدود القرآن، تضيع حروفه، قليل من يسأل ، كثير من يعطى ، يطيلون فيه الصلواة ويقصرون الخطبة، يبدون اعمالهم قبل اهوائهم، وسيأتي على الناس زمان قليل فقهاء ه كثير قراء ه تحفظ فيه حروف القرآن وتضيع حدوده ، كثير من يسأل قليل من يعطى، يطيلون الخطبة ويقصرون الصلواة يبدون اهواء هم قبل اعمالهم. (٣)

قر جمه: تم آج ایک ایسے دور میں ہوجب فقہاء کی تعداد زیادہ اور قراء کی تعداد کم ہے،
قر آنی حدود کی حفاظت کی جاتی ہے، چاہے حروف کا اس درجہ دھیان نہ ہو، سوال کرنے والے کم
جیں، اور دینے والے زیادہ جیں، یہ لوگ نماز کمی پڑھتے جیں اور خطبہ مخضر دیتے ہیں، ان کی خواہشات
کے مقابلے میں اعمال زیادہ ہے، جب کہ عقریب ایسا وقت آنے والا ہے، جب فقہاء کی تعداد کم اور
قراء کی تعداد زیادہ ہوگی ، حروف قر آنی کی حفاظت کا اجتمام ہوگا اور حدود قر آنی ضائع کئے جا کیں گئے۔

<sup>(</sup>١) مسلم شريف، كتاب الجمعه: ٢٥٥ر، داري كتاب الصلاة: ١٩٩١ر، منداحه: ٥٣٨ر ١٣٣٠ر

<sup>(</sup>٢) مقدمها بن خلدون: ج٢ رص ١١٠١، (٣) احياء العلوم للغز الي: ج ارص ٣٥

ما تکنے والے زیادہ اور دینے والے کم ہوں سے، خطبہ لمبادیں سے اور نماز مختصر پڑھیں ہے، ان کے مان کے ان کے ان کے ا اعمال کے مقابلے میں خواہشات کی تعداوزیادہ ہوگا -

ان تفصیلات سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ میں فقہا عکا اطلاق ان لوگوں پر ہوتا تھا جن کو کتاب وسنت کا فہم بھی حاصل ہو ہمض حفظ قرآن یا حفظ حدیث کی بنیاد پر کسی کو فقیہ نہیں کہا جاتا تھا، البتہ صدراول میں فقہ کا اطلاق پورے دین پر ہوتا تھا، اس میں کی خاص نوع یا جہت کی تخصیص نہیں تھی، اس دور میں فروع سے زیادہ اصول پر اور جسمانی اعمال سے زیادہ قلبی اعمال پر تو جہ دی جاتی تھی، اس لیے امام ابو صنیفہ نے عقیدہ کے موضوع پر ابنی کھی ہوئی کتاب کا نام ''الفقہ اللاکمز' رکھا، فقہ کا اطلاق اس دور میں علم العقیدہ پر بھی ہوتا تھا، اور احکام وفر دع اور علم اللاخلاق پر بھی، صدر الشریعة عبید اللہ بن اس دور میں علم العقیدہ پر بھی ہوتا تھا، اور احکام وفر دع اور علم اللاخلاق پر بھی، صدر الشریعة عبید اللہ بن

'' فقہ'' کا اطلاق عصراول میں علم آخرت،معرفت نفس،حقارتِ دنیا،اور آخرت کے استحضار پر ہوتا تھا، میں بنہیں کہتا کہ فقہ کا اطلاق فتا د کی اوراحکام ظاہر ہ پرنہیں ہوتا تھا۔ (1)

علامه ابن عابدين فرماتے ہيں:

'' فقہاء سے مراد وہ لوگ ہیں جواحکام خداوندی سے عملاً واعتقاداً آگاہ ہوں، اس لیے کہ فروع پراس نام کااطلاق بعد میں ہوا، (۲)

حضرت من بصري (ولادت المع وفات الماه) كاقول ب:

'' نقیہ وہ ہے جود نیا سے اعراض کرتا ہو، آخرت کی طرف راغب، دین پرنگاہ رکھنے والا، عباوت اللّٰہی میں وائمی مشغول ،متی پر ہیزگار ،مسلمانوں کی آ بروپر حملہ سے بیچنے والا، ان کے اموال پرنگاہ ندر کھنے والا ،اوران کامخلص وخیرخواہ ہو۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) كتاب التوضي على النفي لصدر الشريعة : ج ارص ۸ سر، كذا ني احياء العلوم للغز الى: ج ارص ٣١٠ ر

<sup>(</sup>٢) حاشيا بن عابدين: ج ارص ٢٦،٣٣ ربه طبعة المصرية الاولى: ٢ ١٢٤ يه

<sup>(</sup>٣) حاشيه ابن عابدين: ١٢١م ٢٢١ر

## متأخرين كي اصطلاح

البنة متاخرین کے یہاں فقہ کالفظ اصطلاحی طور پر'' قانون اسلامی'' کے علم کے معنی میں استعال ہونے لگا، بلکہ انہوں نے اس لفظ کوای خاص معنی کے لیے محدود کر دیا۔

علامه صدر الشريعة فرمات بين:

"صدراول کے بعد بالعموم فقہ کا استعال اولہ تفصیلہ ئے احکام عملیہ کے استباط کے معنی کے لیے فاص ہو گیا، البتہ یہ سی نے معنی کی طرف متعلیٰ ہیں تھی، بلکہ اس کے چند معانی میں سے ایک معنی کی تخصیص تھی۔ (۱)

علامه آمرى نقدى تعريف ان الفاظ من كرتے من

فقہ نام ہے شریعت کے ملی احکام کو فصل دلائل کی روشنی میں جانے کا''۔

علامة مدى نے اس تعریف کوامام شافعی کی طرف منسوب کیا ہے۔ (۲)

تاج الدين السكى في تعريف كى ب:

احكام شرعية عمليه كاوة علم جودلائل تفصيليه سے ماخوذ مو۔ (٣)

يتعريف انتهائي دقيق اور بامعني ہے، استعريف ميں كئ عناصر ہيں -

(۱) فقدا کی ملم ہے، جس کا موضوع خاص ہے اور اس کے مخصوص قواعد ہیں، اسی بنا پر فقہاء نے اپنی کتا بول اور فتا وی میں اس کو مشتقل موضوع درس بنایا، میصن فن نہیں ہے، جبیبا کہ بعض لوگوں نے دعویٰ کیا ہے۔

(۲) فقدا حکام شرعیہ کے علم کا نام ہے، احکام شرعیہ بطور نقل دروایت شریعت سے ماخوذ بیں، ان کی بنیاد عقلی نتائج پرنہیں ہے، مثلاً اس بات کاعلم کہ عالم حادث ہے، اور ایک دوکا نصف ہے، بیں، ان کی بنیاد عقلی نتائج پرنہیں ہے، مثلاً اس بات کاعلم کہ عالم حادث ہے، اور ایک دوکا نصف ہے، جارس ۸ سے مرد، بحوالہ تاریخ الفقہ الاسلامی للد کورسلیمان الاشتر :ص ۱۵ ا

را) الورج عن الرح مع الرح مع الرح المعاري المقعد الأحمال في ملك وريمان الأحرب ف المراد المعارد المعارد المراد المسابل المراد المرد المراد المراد المرد المرد المراد المراد المراد المراد المرد المراد المرد المرد ا

اورنداحساسات سے اخذ کئے جاتے ہیں، مثلاً آگ کے جلانے کاعلم ، اسی طرح ان احکام کاماً خذ لغوی اصطلاح بھی نہیں ہے، مثلاً فاعل مرنوع ہوتا ہے، اور مفعول ہے منصوب ، تھم شرعی دراصل وہ قاعدہ ہے جس کی تصریح شارع نے کسی مسئلے میں کی ہے، اس کی دوصور تیں ہیں:

(۱) كسى معين كام كا پابندكياجائے ، تواس كو علم علي كہاجائے۔

(۲) کسی معین کام کی پابندی نه ہو، تو اس کو حکم شرعی وضعی کہا جا تا ہے۔

تحم تکلفی کی مثال جیسے اوائے دین واجب ہے، قل حرام ہے، تو وجوب اور حرمت دونوں تکلفی ہیں، اس لیے کہ ایک بین ایک مخصوص فعل (ادائے دین) کی پابندی ہے، اور دوسرے میں قتل سے بازر ہے کی ہدایت۔

تھم وضعی کی مثال میہ ہے کہ شریعت نے مجنون کے عقد کو باطل قرار دیا ہے، تو بطلان تھم شرعی وضعی ہے، اس لیے کہ بیتھم مجنون کے عقد کے نتیجہ کے طور پرای طرح وضع کیا گیا ہے، قطع نظر اس سے کہاس کا مکلف کون ہے؟

(۳) فقہ کا تیسرا عضر ہے، احکام شرعیہ عملیہ کاعلم ، احکام عملیہ سے مراد وہ فقہی احکام بیں جن کا تعلق ایسے عملی مسائل سے ہو جولوگوں کے افعال سے پیدا ہوتے ہوں ، خواہ یہ افعال عبادات کے قبیل سے ہوں یاروزانہ کے معاملات سے احکام عملیہ کے بالمقابل احکام عقائد ہیں ، اس لیے کہ عقائد کا تعلق قبی اعمال سے ہوں یاروزانہ ہے معاملات سے احکام عملیہ کے بالمقابل احکام عقائد ہیں ، اس لیے کہ عقائد کا تعلق قبی اعمال سے ہے نہ کہ جسمانی اعمال سے۔

(۳) تعریف کا ایک جزوبہ ہے کہ علم فقد احکام تفصیلہ کے دلائل سے ماخوذ ہے، اس کا مطلب میہ ہے کہ کوئی بھی تھم علم فقد کا حصہ اس وقت تک نہیں بن سکتا جبتک کہ شریعت کے معلوم مصادر کی طرف اس کا اختساب نہ ہو، اور فقیہ اس کو کہتے ہیں جو ہرتھکم کو اس کی دلیل کی طرف منسوب کرے، سیست کا بنایا ہوقا نون نہیں ہے، بلکہ اس کرے، سیست کا بنایا ہوقا نون نہیں ہے، بلکہ اس کی قانون سازی کا سرچشمہ دینی مصادر ہیں۔

پھرتعریف کی روسے فقہ کے دائرے میں صرف وہ احکام داخل ہیں، جود لائل میں غور وفکر

سے بعد حاصل ہوئے ہوں ، وہ احکام جومقلدین بلاغور وقکر کے حاصل کرتے ہیں ، وہ نقہ کے منہوم میں شامل نہیں ہیں۔

ولائل تفصیلیہ سے مراد کتاب وسنت کے انفرادی دلائل میں ، مثلاً آیت کریمہ:

حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير (١)

ترجمه: تم پرمردار،خون اورخزیکا گوشت حرام کردیا گیاہے۔

ارشادنبوی ہے:

احل الذهب والحويو على الأناث من امتى وحرم على ذكورها، (٢)

ترجمه: سونا اوررئيم ميرى امت كاعورتول كے ليے طال بين اور مردول كے
ليحرام ــ

دلائل تفصیلیہ کے مقابلے میں دلائل اجمالیہ ہیں، یہ علماء اصول فقہ کا موضوع ہیں، وہ حضرات اصول فقہ کا موضوع ہیں، وہ حضرات اصولی دلائل کتاب وسنت اور اجماع وقیاس سے بحث کرتے ہیں، ای طرح ای جنس کے بعض اصولی قواعد ہے بھی وہ بحث کرتے ہیں، مثلاً امر مفید وجوب ہے، جب کہ ندب واستحباب کے لیے کوئی قریبنہ موجود نہ ہو۔

یا نہی مفید تحریم ہے جبتک کہ کراہت کا قرینہ نہ پایا جائے۔

فقه کی تعریف میں قطعی اور ظنی دونوں قتم کے احکام داخل ہیں، قطعی احکام کی مثال، جیسے نماز ظہر کی فرضیت اور حرمت خمر کا تھم، احکام ظلیہ کی مثال جیسے عورت کوچھونا ناقض وضو ہے یانہیں؟ اور سر طہر کی فرضیت اور حرمت خمر کا تھم، احکام ظلیہ کی مثال جیسے عورت کوچھونا ناقض وضو ہے یانہیں؟ اور سر کی فرضیت اور حرمت خمر کا تحض مصے کا ؟ وغیرہ -

لعض علیاء مثلاً امام رازی وغیرہ کی رائے سیہے کہ طعی یا اجماعی مسائل، فقد کے مفہوم میں شامل نہیں ہیں۔

اس کے بالمقابل ابن جام ہیں، انہوں نے اس کے بالکل برعکس رائے اختیار کی کہ فقہ نام (۱)سور قد مائدہ: ۳ (۲) رواہ التر ندی دالنسائی وقال التر ندی حسن مجے بھٹاؤ قالمصابح: ج۲ر۲۷ سے مر ب، صرف احکام قطعیکا، احکام ظدیہ فقہ کے دائرے میں داخل نہیں ہیں۔

لیکن فقہی کتابوں میں عام طور پر علماء و فقہاء کا جوطر زہاں سے ثابت ہوتا ہے کہ فقہ کے اندر قطعی اور ظنی دونوں طرح کے احکام داخل ہیں، انہوں نے اپنی کتابوں میں دونوں طرح کے احکام داخل ہیں، انہوں نے اپنی کتابوں میں دونوں طرح کے احکام علوم ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک فقہ کا حصہ ہونے کے معالم میں قطعی اور ظنی کا کوئی فرق نہیں ہے۔

نیز بیقطعی اورظنی بھی اضافی حیثیت اختیار کر لیتے ہیں ، ایک چیز بعض کے نز دیک دلائل د برا ہین کی بنا پرقطعی ہوتی ہے اور دوسرے اس کوظنی قر اردیتے ہیں ، اس لیے اس سلسلے میں کوئی محکم اصول مقرر نہیں کیا جاسکتا ،اس لیے احتیاط میہ ہے کہ قطعی اورظنی دونوں ہی احکام کوفقہ اسلامی کا حصہ تسلیم کیا جائے۔(۱)

#### شريعت اورفقه كااصطلاحي موازنه

عبداول میں شریعت اور فقہ میں کوئی اصطلاحی فرق نہ تھا، اس لیے کہ دونوں کا اطلاق مکمل دین پر ہوتا تھا، خواہ وہ عقا کدے متعلق ہویا احکام وآ داب سے .....البتہ اس دور میں بھی ایک فرق ضرور تھا ، جس کو ہم نظرانداز نہیں کر سکتے ، وہ سے کہ شریعت اس دین مزل کا نام تھا جس میں ہربات اللہ کی طرف سے بیان کی گئی تھی ، جبکہ فقہ میں وہ چیزیں بھی داخل تھیں جو ہم نے اپنے فہم واجتہا دسے اللہ کی طرف سے بیان کی گئی تھی ، جبکہ فقہ میں صواب وخطا دونوں کا احتمال ہے، اگر فہم صواب کے مطابق ہوتو استخر ان کی تھیں ، ظاہر ہے کہ فہم میں صواب وخطا دونوں کا احتمال ہے، اگر فہم صواب کے مطابق ہوتو وہ عین شریعت ہے، اور اگر مطابق نہ ہو، تو حقیقی شریعت کا اطلاق ممکن نہیں ، لیکن اس کے باوجود وہ دائر ہ فقہ سے خارج نہیں ہے۔

البیته متأخرین کے یہال''فقہ'' کا جواصطلاحی مفہوم متعین ہوا،اس میں اور شریعت اسلامیہ میں تھوڑ افرق ہے،جس کوہم درج ذیل نکات کے ذریعہ مجھ سکتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) مجموعه فمآوى شيخ الاسلام ابن تيميه: ج ار ۱ سار

- (۱) منطق کی اصطلاح ہے اگرہم فائدہ اٹھا ئیں توفقہ اصطلاحی اور شریعت کے درمیان عموم خصوص من وجہ کی نسبت ہے، یعنی بعض احکام ایسے ہیں جہاں دونوں جمع ہوجاتے ہیں، درمیان عموم خصوص من وجہ کی نسبت ہے، یعنی بعض احکام ایسے ہیں جہاں دونوں بحکی ایک ہی کا اطلاق اور ان کوفقہ بھی کہہ سکتے ہیں اور شریعت بھی الیک ہی کا اطلاق مکن ہے، مثلاً
- (الف) وہ احکام جن کاتعلق عمل سے نہیں بلکہ اعتقادات ،اخلا قیات ،روحانیت یا واقعات ہے ہے،ان پرشریعت کا اطلاق تو ہوگا مگرفقہ کانہیں۔
- (ب) ای طرح اجتهادی احکام جن میں مجتهدے خطا واقع ہوتی ہو، یہ فقہ کا حصہ نو ہیں گرشر بعت کانہیں۔
- جی کیکن و ہ اجتہا دی احکام جن میں مجتہد سے کوئی خطا سرز دنہ ہوتی ہو، وہ فقہ بھی میں اور شریعت بھی ہے۔ میں اور شریعت بھی ۔
- (۲) شریعت عموی نوعیت کے اصول دقو اعد کا نام ہے، جب کہ فقدانہی سے استخراج کئے ہوئے احکام کا نام، گویا شریعت اصل ہے اور فقداس کی فرع، یا شریعت کامل ہے اور فقداس سے فروز۔
- (۳) شریعت حیات انسانی کے تمام گوشوں کوعام ہے، اس کیے کہ حامل شریعت رحمة للعالمین ہیں۔
- (۳) شریعت پرایمان و ممل ہرمکلف کے لیے لازم ہے،اس سے کوئی چارہ کارنہیں، خواہ اس کا تعلق ،عقیدہ سے ہویا عبادت سے ،ادراخلاق سے ہویا سلوک سے، جب کہ فقہی اقوال ومجہدات پرممل لازم نہیں،ایک مجہد کا اجتہا ددوسر سے مجہد کے لیے لازم نہیں۔
- (۵) مجہدین کے اجتہادات پرزمان ومکان کے اختلاف کا اثر پڑسکتا ہے، شریعت اسلامیہ پڑئیں۔
- (۲) شریعت کمل صواب ہے، اس میں خطا کا امکان نہیں ، اس کے برخلاف فقہاء کے

فہم واستنباط میں خطا کا امکان ہے۔

گرواضی رہے کہ یہ فرق خاص مفہوم واصطلاح کے اعتبارے ہیں اوران کی نوعیت واخلی ہے، کین اب ' فقہ اسلامی' کا اطلاق جس عمومیت کے ساتھ ہوتا ہے، اس میں اطلاق کے لحاظ ہے وونوں میں کوئی خاص فرق نہیں ہے، اور فقہ کے اطلاق میں شریعت اسلامیہ بھی داخل ہے، اور اسلامی ماہرین قانون فقہ اسلامی کے دفاع میں جو بچھ گفتگو کرتے ہیں اس میں اس فتم کا کوئی فرق محوظ نہیں ہوتا، اوراس میں شریعت اسلامیہ بھی بحثیت قانون زیر بحث آتی ہے، بالخصوص محاملات، سیاست اور عدالتی اور شہری قوانین کے سلسلے میں، گویا مفہوم واصطلاح کے لحاظ سے یا داخلی سطح پر فقہ وشریعت میں بعض امتیاز ات موجود ہیں، گر خار جی سطح پر اطلاق کے لحاظ سے دونوں میں عملاً کوئی فرت نہیں ہے۔ (۱)

# قانون اسلامی کے ارتقائی ادوار اورخصوصیات

اسلامی قانون کا اصل سرچشمہ کتاب وسنت ہیں ، لیکن ان میں غور وفکر ، اجتہاد واستنہا ہی ، اور الات دواقعات پراصول شرعیہ کی تطبیق کاعمل اسلامی تاریخ کے جردور میں جاری رہا، اور اس کے نتیج میں قانونی ارتقاء کالسلسل قائم رہا، اس لیے قانون اسلامی کے یارے میں میقھور حددرجہ سطی اور طفلانہ ہے، کہ یہ ایک صدیوں پرانا اور فرسودہ قانون ہے، جوعہد جدید کے ترتی پذیر ربحانات اور خیانات اور نظلانات و تغیرات ہے ہم آ جنگ نہیں ہوسکتا، اس قسم کی بات کرنے والے لوگ دراصل اسلامی قانون کی تاریخ ارتقاء سے بالکل واقف نہیں ہیں۔

اسلامی قانون نے صدیوں حکمرانی کی ہے، اور ہردور میں ماہرین قانون اور اعلیٰ ذہن ور ماغ کے لوگوں نے اس کوموضوع بحث بنایا ہے اس کا ایک مختصر مذکرہ درج ذیل ہے۔

اسلامی قانون کے تدریجی ارتقاء کا تجزیه کیاجائے تو اس کوسات(2) اددار میں تعتیم کیاحاسکتاہے،

- (۱) دوراول:عهدنبوی
- (۲) ووردوم: عهدخلافت راشده بهل صدى ك نصف اول تك
- (۳) دورسوم: بہلی صدی ہجری کے وسط سے دوسری صدی کے ادائل تک،ال دور کوہم نقبی تاسیس کا دور بھی کہہ سکتے ہیں، اسی دور میں فقد کوایک مستقل علم کی حیثیت حاصل ہو گی اور متعدد مکا تب فقہ وجود میں آئے۔
- (س) دور چہام: دوسری صدی کے آغازے چوشی صدی کے وسط تک اس دور میں اسلامی قانون کی تدوین اوراجتہا دواسنباط کے مل نے کانی ترقی کی ،اوراصول فقہ کی تحکیل ہوئی۔

(۵) دور پنجم: چوتھی صدی کے وسط سے ساتویں صدی کے وسط زوالِ بغداد تک ، اس دور میں فقہی موضوعات پر بکٹرت کتابیں اور رسائل لکھے مکئے ، اور تخ تنج وتر جیح کی گرم بازاری رہی۔

(۱) رورششم: سانوی صدی کے وسط سے سلطنت عثانیہ میں "معجلة الادکام الشرعیة" کی ترتیب تک، ۱۸ میل اس مجله کی ترتیب کھل ہوئی، اور ملکی آئین کی حیثیت سے خلیفہ ترکی نے اس کونا فذکیا، اسسی میموی کی فاظ سے انحطاط کا دور تھا۔

(2) دورہفتم: مجلۃ الاحکام کے زمانے ہے آج تک کا دور۔ ذیل میں ان تمام ادوار کی مختصر تفصیل پیش کی جارہی ہے۔

## ☆ دوراول: عهد نبوت

ای دور میں قانون اسلامی وجود پذیریموا، شریعت اسلامی کی بنیادیں استوار ہوئیں، قانونی عناصر کی بخیل ہوئی اس دور میں جملہ مسائل فقہیہ کا سرچشمہ خودرسول پاکھائی تھے اس دور میں وہ تمام مسائل جوقر آن پاک ادرآپ کی احادیث سے ثابت ہوتے ان کوفقہ کہا جاتا تھا۔(۱)

کی دور میں زیادہ تر توجہ تو حید، روشرک، اوراصلاح عقائد پررہی، عملی احکام اور جزوی مسائل کی تعداد بہت مختصر رہی، زیادہ تر نماز یا بعض معاملات کے مسائل زیر بحث آئے، با قاعدہ تشریح اور قانون سازی کاعمل اجرت کے بعد مدینہ منورہ میں شروع ہوا، یہ اجتہادی واستنباطی فقہ تشریح اور قانون سازی کاعمل اجرت کے بعد مدینہ منورہ میں شروع ہوا، یہ اجتہادی واستنباطی فقہ کے بجائے واقعاتی فقہ کا دور تھا، لینی کوئی مسئلہ پیش آتا، تورسول اکرم علیہ ہے۔ رجوع کیا جاتا، اور آپ جوفر مادیتے، یا قرآن پاک کی کوئی آیت کریمہ نازل ہوجاتی، وہ قانون کا حصہ بن جاتا، اس

(1) اعلام الموقعين :ح ارص إار

وقت عام لوگوں کو بلکہ ان صحابہ کو بھی جن کو قراء صحابہ کہا جاتا تھا، اجتہاد واستنباط کی حاجت نہتی ،اس طرح عہد نہوی میں فقہ اسلامی کا جو ذخیرہ تیار ہوا، وہ اگر چیکہ موضوعاتی طور پریدون نہیں تھا، کیکن قانون کے تمام اصول وقو اعد، اور اکثر مصالح ومفا دات عامہ پر حادی تھا، اور ان میں وہ تمامتر عمومی بنیادیں آگئے تھیں جن کی ایک مکمل قانون کو ضرورت پڑتی ہے، اور ان کی روشنی میں حیات اور معاشرہ کے تغیرات اور تبدیلیوں کا قانونی حل دریافت کیا جاسکتا ہے، وضاحت کے لیے قرآن وحدیث سے چند نمو نے پیش کئے جاتے ہیں، جن میں قانون کی اساسیات اور عمومی بنیادوں کا مکمل تصور موجود ہے، اور ان کی روشنی میں زندگی کے بڑے سے بڑے مسئلے کوئل کیا جاسکتا ہے۔

ان لا تزروا زرة وزراخرىٰ (۱) الله تزروا خرىٰ (۱)

ترجمه: كوئى كى دوسركابوجينبين المائة كا-

الانسان الاماسعي (٢)

ترجمه: انسان کودی ملے گاجوده کرے گا۔

☆یا ایهاالذین آمنوا اوفوا بالعقود (۳)

ترجمه: اے ایمان والو! معامدے پورے کرو۔

الحكام لتاكلوا الموالكم بينكم بالباطل وتدلوابها الى الحكام لتاكلوا فريقاً من الموال الناس بالاثم وانتم تعلمون (٣)

ترجمہ: اورآپس میں ایک دوسرے کا مال ناحق نہ کھا وَاور نہ ہمو نجا وَان کو حاکموں تک کہلوگوں کے مال کا ایک حصہ ناحق طور پر کھاجا وَجب کہتم اس کوجائے ہو۔

ترجمه: اے ایمان والو! ایک دوسرے کا مال آپس میں ناجا تزطور پرنہ کھاؤ، مگریہ کہ باہم

(١) تجم: ٢٨ (١) عجم: ٣٩ (٣) ما كدة: ١٨ (١٥) التساء: ٢٩

رضامندی ہے تجارت کرو۔

علان الله يامركم ان تؤدواالامانات الى اهلها و اذا حكمتم بين الناس ان تحكموا بالعدل (۱)

ترجمہ: بینک اللہ تم کو عکم دیتا ہے کہ امانتیں ان کے مالکوں کو ادا کرو، اور جب لوگوں کے درمیان فیصلے کروتو انصاف سے فیصلہ کرو۔

ان العهد كان مسئولا (r)

تسرجمہ: اور یتیم کے مال کے پاس نہ جاؤ گربہتر طور پر جبتک کہ وہ جوانی کو پہونے، اور عہد کو پورا کر و بیٹک عہد کے متعلق بازیرس ہوگی۔

الطلاق مرتان فامساك بمعروف اوتسريح باحسان (m)

تسرجمہ: طلاق رجعی ہے، دوبارتک،اس کے بعد دستور کے موافق رکھ لینایا بھلی طرح سے چھوڑ دینا۔

پهرعلی السمولودله رزقهن و کسوتهن بالمعروف لاتضار والدة بولدها ولامولو د له بولده (س)

تسرجمہ: اور باپ کے ذمہ ان عور توں کا حسب دستور کھانا کیر اہے، نقصان نہ دیا جائے ماں کواس کے بچہ کی وجہ سے۔ مال کواس کے بچہ کی وجہ سے۔

الم الم الم الم الم الم الم الله الم (۵)

ترجمه: يرائى كابدله برائى ب، يرابر برابر

(٣) بقره: ٢٣٧ (۵) شوری: ٠ ٤

☆ اشهدوا ذوى عدل منكم(۱)

ترجمه: تم اس معترلوكون كوشابر بناؤ

☆ولاتكتموا الشهادة ومن يكتمها فانه اثم قلبه (۲)

ترجمه: اورشهادت كومت جمياؤ، جوخص اس كوچمياتا ہاس كادل كنه كار بـ

﴿ وان كان ذو عسرة فنظرة الى ميسرة (٣)

ترجمه: اگرمقروض تنگ دست ب، تواس کوسبولت حاصل ہونے تک مہلت دو۔

الله بكم اليسرو لايريد بكم العسر (٣)

ترجمه: الله تعالى تمهار علية سانى حابتا ب، مشكل مين دُالنانبين حابتا۔

﴿ وماجعل عليكم في الدين من حرج (۵)

ترجمه:اللدتعالى نے دين كے بارے مستم يرسى تابين كى۔

☆فمن اضطر غيرباغ ولاعاد فلااثم عليه (٢)

ترجمہ: پھر جوکوئی بھوک سے ہے اختیار ہوجائے نہ نافر مانی کرے اور نہ زیادتی تواس پر کوئی گناہ نہیں ہے۔

اس طرح کی بہت می آیات قرآن میں موجود ہیں جو قانونی درجہ رکھتی ہیں اور جن میں حیات انسانی کی عمومی بنیادوں کوزیر بحث لایا گیاہے،.....احادیث پاک میں بھی اس کی بہت میں اللہ موجود ہیں چندمثالیں بطور نمونہ پیش ہیں۔

**☆لاضررولاضر**ار.(٧)

ترجمه: نقصان نه خودا نها دُنه سي اوركو پهونيا وُ۔

(۲)الطلاق: ۲ (۲)بقره: ۲۸۳ (۳)بقرة: ۲۸۳ (۵)النجم: ۷۸ (۲)بقره: ۱۷۳

انماا لاعمال بالنيات. (١)

ترجمه: بيتك اعمال نيول پرموقوف بيل-

کای الیدمااخذت حتی تؤدی. (۲)

قرجمه: اتھ جو کچھ لیتا ہے وہ اس کا ذمہ دار ہے، یہاں تک کہاس کو واپس کر دے۔

ان الله تجاوز لي عن امتى الخطأ و النسيان ومااستكرهوا عليه. (٣)

ترجمه:میری امت سے خطاء نسیان اور جری فرمدداری ساقط ہے۔

العارية مؤداة المنحة مردودة والدين مقضى والزعيم غارم. (م)

تسرجه، عاریة لی ہوئی چیز واپس ہوگی اور وقتی عطیہ لوٹا دیا جائے گا ،قرض واجب الا دا ہے، ضامن ذمہ دارہے۔

الولد لمن ولد على فراش ابيه وللعاهر الحجر. (٥)

ترجمه: بچای کا ہے جس کا فراش ہے اور زانی کے لیے پھر ہے۔

**الاوصية لوارث** . (٢)

توجمه: وارث کے حق میں وصیت در ست نہیں۔

المسلمون عند شروطهم الاشرطا حرم حلالًا او حلل حراماً. (2) ترجمه: مسلمان ابنی مانی موئی شرطوں کے پابند ہیں ،سوائے ان شرطوں کے جو کی طال کوترام یا ترام کوحلال بنائے۔

الشفعة كحل العقال . (٨)

(۱) منعق عليه مشكوة ۱۱۱ را كراب الايمان (۲) رواه الترخدى وابودا و ده واين ماجه مشكوة باب النصب والعارية : ۲۵۵ (۳) صديث من السنن الكركي لليم عن جرس ۳۵۷ (۳) رواه الترخدى وابودا و دمشكوة باب النصب والعارية : ۲۵۲ (۵) اخرجه اين عدى بنصب الرابيلويلى : جهرس ۲۵، (۲) دارقطنى ، كراب الغرائض : ۲۲ مهر بنصب الرابية جهرس ۲۵، بهر (۵) تذى: خارس ۱۲۱ ر (۸) اين ماجه باب في طلب المتفعة : ۱۸۲ رينصب الرابية جهرس ۲۵ اركاب الشفعة

## ترجمه:شفعدى كى گره كھولنے كے مانند ہے۔

یعنی شفعہ کا مطالبہ نوری ہونا جائے، جیسے کہ اونٹ والا اپنے اونٹ کی گرہ کھولنے میں در بہیں کرتا، استمثیل سے فقہاء نے استدلال کیا ہے کہ شفعہ میں نوری مطالبہ شرط ہے، درنہ تق ساقط ہوجائے گا، تا کہ خریدار کوصاحب شفعہ کے طویل انتظار کی زحمت اٹھانی نہ پڑے۔

یے حدیث ان حقوق ومعاملات میں بھی اسای اہمیت رکھتی ہے جن میں کسی فریق کو بغرض مہلت کچھ وفت در کار ہوتا ہے، مثلاً خیار رویت، خیار عیب، اور ابتدائی عدالت کے فیصلے کے خلاف اپیل دائر کرنے کا حق ، جیسا کہ آج کل مروج ہے، تا کہ مقررہ مدت کے اندراندر حق طلب نہ کرنے کی وجہ سے مطالبہ یا جارہ جوئی کا حق ختم ہوجائے اور معاملات میں یکسوئی ہوجائے۔

البينة على المدعى واليمين على من انكر (١)

ترجمہ: بینہ یعنی ثبوت کا بار مدعی کے ذمہ ہے، اور جوا نکار کرتا ہے اس کے ذمہ ہے۔

مذکورہ بالانصوص کے دستوری انداز فکر اور ان سے حاصل ہونے والے ثمرات کو بغور دیکھنے
سے معلوم ہوتا ہے کہ محیح اور عقلی حدود کے اندررہ کر کلیات کو سینکٹروں جزئیات پر منطبق کیا جاسکتا ہے،
اور ان سے بے شارا حکام مستنبط ہو سکتے ہیں۔

بالخضوص قرآن کریم کا اسلوب یہ ہے کہ وہ شری احکام کے سلسلے میں بنیادی اصول وضوابط پیش کرتا ہے، اور جزئیات ہے کم بحث کرتا ہے، دراصل اسای کلیات وضوابط ہی پر نظام عدل اور حیات اجتماعی کی عمارت استوار ہوتی ہے، اور یہ کلیات انسانی ادراک اور فطرت کے مابین واسطہ ہوتے ہیں، قرآن نے دنیا کے سامنے حقائق ٹابتہ کا انکشاف کیا، ایسے حقائق جو ہردور اور ہرمقام کے لیے موزوں تھے، آیات احکام مختصر ہیں گرجس قدر ہیں شریعت کے تمام احکام اور جزئیات کو حاوی ہیں۔

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى للبيقى : ج ١٠رص٢٥٦ر



## ☆ دوردوم: عهدخلافت راشده

عہد نبوی کے بعد اسلام نوحات کی کثرت، سلطنت کی توسیع ،اور اقوام عالم کے رجوع بہ
اسلام ہونے کی وجہ سے متعدد جزوی مسائل پیدا ہوئے ، جن کے احکام صراحت کے ساتھ قرآن
وصدیث میں موجود نہیں تھے، اس لیے ضرورت پڑی عموی اجتہا دکی ، اور اس طرح عہد صحابہ میں نقتی
اجتہا دات کا دور شروع ہوا، اگر چیکہ عہد نبوی ہی میں بعض صحابہ کو جزوی طور پر اجتہا دکی اجازت دگ گی
تھی، اور صحابہ بعض امور ومعا ملات میں اجتہا دفر ماتے تھے، مثلاً غزوہ بی قریظہ کے موقعہ پر عصر کی نماز
کے وقت کے سلسلے میں صحابہ میں اجتہا دی اختلاف ہوا، حضرت معاذین جبل کو اجتہا دکی اختیارات
کے ساتھ حضور نے یمن روانہ فرمایا، (۱) حضرت علی ہے کے والے بعض مقد مات کے گے اور بارگاہ نبوت
ساتھ حضور نے یمن روانہ فرمایا، (۱) حضرت علی ہے کو الے بعض مقد مات کے گے اور بارگاہ نبوت
ساتھ حضور نے یمن روانہ فرمایا، (۱) حضرت علی ہیں ) کا خطاب دیا گیاد غیرہ ۔ (۲)
مگر عمومی طور پر صحابہ کو اجتہا دکی ضرورت نہیں تھی ، سر چشمہ تشریع نبی اکرم علیا تھی کی ذات

<sup>(</sup>١) اعلام: حارس ٢٥ (٢) مفكوة باب مناقب العشرة: ٥٦٦

جس طرح کہ جج قانونی دفعات کا پابندرہ کر فیصلہ کرتا ہے، لیکن اگر کسی قضیہ بیں قانون سے اس کی رہنمائی نہ ہوتو وہ اپنی رائے سے عدل وانصاف کے مطابق فیصلہ کرسکتا ہے، محابہ کرام جسی ای طرح عمل فرماتے ہتے۔

علامہ ابن القیم نے اپنی کتاب اعلام الموقعین میں صحابہ کی فقہی رائے کی تعریف ہی ہے،
'' جب کسی مسئلہ میں ادلہ متعارض ہول تو صحیح تھم معلوم کرنے کے لیے قلب فکر دتا مل سے کام لے کر
جس نتیجہ پر پہو نچتا ہے وہ رائے ہے، (۱)

ابن قیم نے رائے کی تین قسمیں بیان کی ہیں:

(I) صحیح (۲) باطل (۳) مشتبه

اور ہرشم کی جدا گانہ خصوصیات بیان کی ہیں،اس لیے کہ صحابہ کرام نے بعض مواقع پررائے کی ندمت فرمائی ہے،ادر بعض صورتوں میں رائے پڑل کیا ہے۔

اس دور کی فقهی مساعی کا احاطه کیا جائے تو بنیا دی طور پر دواہم خصوصیات نظر آتی ہیں۔

(۱) اجتهاد کوفروغ موا، اور عام طور برصحابه نے اس کواختیار کیا۔

(۲) اجتماعی اجتماعی اجتماد کی بنیاد پڑی اور متعدد نے مسائل میں صحابہ نے اجتماعی غور وفکر کے بعد ایک متفقہ راہ عمل تلاش کیا، بالخصوص اس سلسلے میں صدیق اکبر اور فاروق اعظم کا کردار مثالی تھا، ان حضرات کا بالعموم یہ معمول تھا کہ نے معاملات ومسائل میں صحابہ کوجمع کرتے اور اجتماعی طور پران پرغور وفکر کرتے ، (۲)

مثلاً بیتیم پوتے کی دراشت کا مسئلہ، مؤلفۃ القلوب کی زکوۃ کا مسئلہ، الملے میں قبط کی بنا پر وقتی طور پر چور کا ہاتھ نہ کا معاملہ، (۳) ادر مجاہدین میں عراق ومصر کی اراضی کی تقسیم کا قضیہ وغیرہ -

<sup>(</sup>١) اعلام الموقعين : ج: ارص ٢ ٤٠ (٢) اعلام الموقعين : ج ارص ٢٢٠

<sup>(</sup>٣) سيرت عمر بن الخطاب لا بن جوزي بص ٢٩ ، وازالمة الخفاء: ج ارض ٢٥ ارباعلام الموقعين: ج ٢ رض ٢٣

اگر چیکہ اس دور میں صحابہ کے درمیان انفرادی اختلافات بہت رہے، اور بعض مسائل میں اختلاف آخرتک رہا ہیں کم عبد صدیقی اور عہد فاروقی میں نقبی اختلافات کم ہوئے ، محابہ کے فقبی اختلافات کا بواحصہ اس دور سے متعلق ہے جوعہد فاروقی کے بعد کا ہے۔



## دورسوم

## المالی صدی کے وسط سے دوسری صدی کے آغازتک

بیتاسیں فقہ کا دور ہے، حضرت عثمان غی کے آخری عہد خلافت میں بہت سے اہل علم محابہ کرام مرکز اسلام مدینہ منورہ سے نکل کر سلطنت اسلامی کے مختلف علاقوں میں پھیل محے، اورجو جہاں گئے اپنی فکر واجنہا و کے ساتھ گئے، جس علاقہ میں تشریف لے گئے وہاں کے لوگ ان سے مربوط ہوئے ، یہیں سے مکا تب فقہ وجود میں آئے ، اور حضرات تا بعین میں نقطہ نظر کا اختلاف ہوا۔

#### علامدابن قيم فرمات بين:

''امت اسلامیہ میں فقہ کی اشاعت اس طرح عمل میں آئی کے عراق میں حضرت عبداللہ بن مساقلہ میں معنود کے اصحاب کے ذریعہ، مدینہ میں حضرت زید بن شابت اور حضرت عبداللہ بن عمر کے تلافدہ سے اور کھنے سے اور کھنے سے اور کھنے سے اور کہ میں حضرت عبداللہ بن عباس کے تلافدہ کے ذریعہ کم پھیلا۔(۱)

ای دور میں اہل حدیث اور اہل رائے ، دو کمتب فقہ وجود میں آئے ، اہل حدیث کامر کزمدینہ

(١) اعلام الموقعين: ج ارص ٢٢ ر

اور اہل رائے کا مرکز عراق سمجماجاتاتھا ،اس کو جازی اور عراقی کھتب فکر کے نام سے بھی جاناجاتا ہے۔ جاناجاتا ہے۔

ابل حدیث پرروایت کاغلبہ تھا، لیعنی تمام مسائل میں وہ احادیث وآثار کو بنیاد ہناتے تھے، اس کے نتیج میں وضع حدیث کا سلسلہ شروع ہوااور پھرمحدثین کے یہاں علم الحدیث کافن وجود یذیر ہواتا کہ میجے اور غیر میجے احادیث میں امتیاز ہوسکے۔

اس کے بالمقابل اہل رائے کا طبقہ نصوص کے ساتھ اجتہا دواستنباط اور فکر ونظر کو بھی استعال کرتا تھا، اور کسی مسئلہ میں قرآن وحدیث کی کوئی صراحت نہیں ملتی توضیح غیرتے ادھراُ دھر کی روایات میں الجھنے کے بجائے اجتہا دے اس کاحل نکالتا تھا، واقعہ سے کہ اس طبقہ نے اسلامی قانون کی روح کو پالیا تھا، اس لیے کہ صرف قرآن وحدیث کی تصریحات کو بنیا دینا ناتغیر پذیر حالات میں ممکن نہیں تھا، اس کا نتیجہ دو باتوں میں سے ایک باتھی۔

(۱) یا تو کسی مسئلہ میں قرآن وحدیث کی صراحت نہ با کرمعذرت کردی جاتی کہاں سلسلے میں اسلامی قانون میں کوئی تھم موجود یامعلوم نہیں ہے، اور ظاہر ہے کہ بیہ مسئلہ کاحل نہیں ہے، اسلامی قانون کے بارے میں کوئی اچھاتھور قائم نہیں ہوسکتا تھا۔

(۲) دوسری صورت میتھی کہ مسائل کے لحاظ سے نٹی نٹی حدیثیں گھڑی جا ئیں اور ان کو اسلامی قانون کا حصہ بنا کر پیش کر دیا جاتا۔

ظاہرہ کہ یہ پہلی صورت سے بھی بدتر صورت تھی، اس لیے کہ اس سے اسلام کی حقیقت منے ہوکررہ جاتی ، اور حقیقی اور غیر حقیقی اسلام میں فرق کر نامشکل ہوجا تا، اس لیے اہل رائے اور زیادہ سی ہو کررہ جاتی ، اور حقیقی اسلام میں فرق کر نامشکل ہوجا تا، اس لیے اہل رائے اور زیادہ سی محبہ کہ بین میں جہتد بن اور قانون اسلامی کے ماہر بن نے قرآن وحدیث کے سیح قانونی نصوص کا عمیق مطالعہ کیا اور ان کے اسباب وطل، اور مقاصد ومصالح تک پہو نچنے کی کوشش کی ، اور ان کی روشنی مسائل ومعاملات کے احکام کی تیخ تا کی کی ، اس طرح اس طبقہ کی مسائل جمیلہ سے اسلامی قانون مرتب صورت میں ونیا کے سامنے آسکا، اور اس کے عمل ارتقاء کا تسلسل جاری رہا۔

ای دور میں اجتہاد کی مختلف صور تیں سامنے آگیں، قیاس ،استحسان، استعسال ح وفیرہ،
اجتہادادر قیاس کے برصحے ہوئے زور کے پیش نظراس دور میں الل ظاہر کا طبقہ پیدا ہوا اور اس نے
اجتہادا کی مختلفت کی ، دا وُوظا ہری اور ابن حزم ظاہری وغیرہ کا تعلق ای طبقہ سے تھا، کین بقول
فیاس کی ختی سے مخالفت کی ، دا وُوظا ہری اور ابن حزم ظاہری وغیرہ کا تعلق ای طبقہ سے تھا، کین بقول
شیخ ابوالفد اء جب خوددا وُدظا ہری کوظوا ہر نصوص سے کام نہیں چلا ، اور قیاس کی ضرورت پڑی تواس کو
در اور ختیار کیا۔

ای دور بین علم اورفقه کے مفہوم میں فرق کیا جانے لگا،علم کامعنی تھا،معرفت نصوص بینی قرآن وحدیث کاعلم اورفقه کا مطلب تھا ان نصوص ہے فہم واستنباط کا ملکه، بالفاظ دیگرعلم بمعنی روایت اورفقه بمعنی دوجدا گانداصطلاحات روایت اورفقه بمعنی دوجدا گانداصطلاحات بن گئے۔

ای دور میں شیعی فقہ پیدا ہوئی، جوبعض اعتبارات سے فقہ اہل سنت سے مختلف ہے، البتہ اس کے فرقہ زیدیے کی فقہ نبید اہوئی، جوبعت والجماعت سے قریب ہے، بیہ فقہ حضرت زیدین علی زین العابدین کی طرف منسوب ہے، جوبہت اونچ پایہ کے بزرگ اورامام تھے، کہا جاتا ہے کہ امام العابدین کی طرف منسوب ہے، جوبہت اونچ پایہ کے بزرگ اورامام تھے، کہا جاتا ہے کہ امام العابدین کی طرف منس تھے۔



## دور چہارم

## دوسری صدی کے اوائل سے چوتھی صدی کے نصف تک

تأسیس فقہ کے بعداس دور میں فقہ اسلامی نے غیر معمولی ترقی کی مختلف مکا تب فقہ جن کا تصور تیسرے دور میں پیدا ہو چکا تھا، اس کی تفصیلی تشکیل اس عہد میں ہوئی، بالخصوص جارمشہور فدا ہے۔ کا وجودا سی دور میں ہوا۔

(۱) خفی (۲) ماکلی (۳) شافعی (۲) صنبلی

## مسلك حنفى

(۱) مسلک حنی کے بانی حضرت امام ابو صنیفہ تعمان بن فابت ہیں، آپ نسلا فاری ہیں، اورامام اعظم کے لقب سے مشہور ہیں، و مجھے میں پیدا ہوئے، اور و 10 ہے ہیں و فات پائی، امام صاحب توت استدلال اور زود ہم میں مشہور ہیں، ہم واستنباط میں آپ کی ہستی ناور کاروزگار ہے دنیا کی کمی قوم کی علمی تاریخ نے امام صاحب حبیبا صاحب فکر ونظر انسان پیدا نہیں کیا، امام صاحب اسلام کی حقانیت کی دلیل، فکر اسلام کی حقانیت کی دلیل، فکر اسلامی کے تر جمان اور قانون اسلامی کے مستند شار تر ہیں، آپ کے فدہب فقہی میں زمانہ کا ساتھ و سے کی جو صلاحیت پائی جاتی ہو وہ کسی اور فدہب میں موجود نہیں خمہ بامام صاحب نے اسلامی قانون کے ذوق و مزاح کو پالیا تھا، آپ کی فہم وفر است کا اعتر اف ایک زمانہ نے کیا، آپ تا بعی تھے، کئی صحابہ کا زمانہ پایا اور ان کی زیارت سے بہرہ مند ہوئے۔ ایک زمانہ نے کیا، آپ تا بعی تھے، کئی صحابہ کا زمانہ پایا اور ان کی زیارت سے بہرہ مند ہوئے۔ ایک جلس فقہی کی مجمد خاروق کے بعد فقد اجتماعی کی تجدید آپ کے ہاتھوں ہوئی، آپ نے ایک جلس فقہی کی عبد فاروق کے بعد فقد اجتماعی کی تجدید آپ کے ہاتھوں ہوئی، آپ نے ایک جلس فقہی کی عبد فاروق کے بعد فقد اجتماعی کی تجدید آپ کے ہاتھوں ہوئی، آپ نے ایک جلس فقہی کی عبد فاروق کے بعد فقد اجتماعی کی تجدید آپ کے ہاتھوں ہوئی، آپ نے ایک جبلس فقہی کی

بنیاد ڈالی، جس میں اس وقت کے جالیس عبقری علاء اور مختلف علوم وفنون کے ماہرین شریک ہوتے بنے، اور جدید مسائل پرغور وفکر کرتے تھے، اس طرح امام صاحب کی کوششوں سے لاکھوں مسائل قامبند کئے گئے، جن میں از تمیں (۳۸) ہزار کا تعلق عبادات سے اور باقی کامعاطات سے تھا۔(۱)

فقہ تقدیری کی بنیاد بھی آپ ہی نے ڈالی لیعنی تاریخ میں پہلی بارمستقبل کی امکانی صورتوں سے آپ نے تی تاریخ میں پہلی بارمستقبل کی امکانی صورتوں سے آپ نے تعرض کیا،اوران کے نقبی احکام پر بحث کی ، کہتے ہیں کہ امام ابوحنیفہ پہلے مخص ہیں جنہوں نے تعرض کیا،اور ان کے نقبی احتراد کی ،ان سے پہلے مستقل طور پر کسی نے ان کوموضوع بحث نہیں بنایا تھا۔(۲)

آپ کے دومشہور تلاندہ حضرت امام ابو یوسف ؓ،اورحضرت امام محمد نے فقہ حنی کو کمانی صورت میں مدون کیا،امام ابو یوسف ؓ نے کتاب الخراج ،کتاب الآثار اورامام محمدؓ نے ظاہر الروامیة کی کتاب اوردیگر کتابیں تحریر فرمائیں۔

فقه حنی کی کتابی اصطلاح میں ان دونوں بزرگوں کو''صاحبین'' امام صاحب اور مام ابو بوسف کوشیخین، اورامام صاحب اورامام محمد کوطرفین کہاجا تا ہے، فقہ خفی کی تدوین واشاعت میں ان دونوں تلامذہ کا کر دار کلیدی ہے۔

## مسلك مالكي

(۲) مالکی فدہب امام مالک بن انس اصحی کی طرف منسوب ہے، آپ مدینہ کے ممتاز عالم اور اہل جاز کے پیشواہیں ، ۱۹ ہے ہیں پیدا ہوئے ، اور ای اے ہیں وفات پائی ، آپ کا شار بھی اصحاب رائے علماء میں ہوتا ہے ، آپ نے حدیث پرایک شاہ کارکتاب ' موطامالک' ' تحریفر مائی ۔ برائے علماء میں ہوتا ہے ، آپ نے حدیث پرایک شاہ کارکتاب ' موطامالک ' تحریفر مائی ۔ آپ مرکز اسلام مدینہ میں سے ، اس لیے پور ے عالم اسلام میں آپ کا فیض میہ و نجا ، امام ابوحنیفہ ہے ہی آپ کو ملاقات کے بعد امام صاحب کی عظمت ابوحنیفہ ہے ہی آپ کو ملاقات اور علمی فداکرات کا موقع ملاہے ، ملاقات کے بعد امام صاحب کی عظمت علمی کے بڑے قائل ہوئے۔

## مسلك شافعي

(۳) شافعی ند ب ام محمہ بن ادر ایس القرشی الشافعی کی طرف منسوب ہے، وہ الھی میں بہقام غزہ پیدا ہوئے، بجین ہی میں والد کا سابیہ سر سے اٹھ گیا، تخصیل علم کے شوق میں عراق اور جاز کا سفر کیا، اور امام ابو صنیفہ کے اصحاب اور امام مالک سے علمی استفادہ فرمایا، پھر مصر میں اقامت فرمائی بہیں ہے آپ کے دوشم کے اقوال وجود میں آئے، قول قدیم اور قول جدید" آپ نامت فرمائی بہیں ہے آپ کے دوشم کے اقوال وجود میں آئے، قول قدیم اور قول جدید" آپ نے ایک عظیم کمت نقیمی کی بنیا در کھی " کتابیں تھنیف فرمائیں، وفات ہم والے میں فسطاط کے مقام پر ہوئی۔

## مسلك حنبلي

(۳) مسلک حنبلی امام احمد بن حنبل المشیبانی کی طرف منسوب ہے، بغداد میں ۱۲۳ھ بھی المام احمد بن المام احمد بن حنبل المشیبانی کی طرف منسوب ہے، بغداد میں ۱۲۳ھ بھی ، جن میں پیدا ہوئے ، آپ کوام مشافعی ہے شرف تلمذ حاصل ہے ، آپ فقہا وحمد ثین کے سرخیل ہیں ، جن کواس دور میں اہل حدیث کہا جاتا تھا ، فقہ الحدیث کے آپ خصوصی علمبر دار تھے ، آپ پرحدیث کا رنگ غالب تھا ، آپ نے منداحمہ بن حنبل تحریفر مائی ، وفات ۱۳۲ میں ہوئی۔

ان ائمدار بعد کے علاوہ اس دور میں اور بھی کئی اکا برائمہ اور مجتمدین پیدا ہوئے، مثلاً امام ابو حذیقہ کے استاذ حماد بن ابی سلیمان، امام مالک کے اساتذہ میں حضرت ربیعۃ الرائی، امام ابن شہاب زہری، اور حضرت یحی بن سعید، امام ابو حذیقہ کے ہم عصروں میں امام جعفر صادق، حضرت زید بن علی زین العابدین، امام اوزاعی، قاضی عبدالرحمٰن بن ابی لیلی، حضرت ابن شبر مد، حضرت ل بیث بن سعد وغیرہ ان حضرات کا علمی مقام بہت بلندتھا، اور ان کی بعض فقہی آراء کتب حدیث وفقہ میں آج تک محفوظ ہیں، مگران مصرات کے مسلک فقہی کو وہ بقائے دوام حاصل نہ ہوسکا جوائمہ ار بعہ کو ہوا۔

ای دور کے آغاز میں اہل حدیث اور اہل رائے میں سخت علمی کشکش کا آغاز ہوا، کیکن پھررفتہ

رفته اس میں اعتدال بیدا ہو گیا ، اور زیاد و ترفقہاء مجتمدین نے حدیث اور فقد دولوں کے احتواج ہے کام لیا ، مثلاً امام محمد نے حجاز پہو نج کرامام مالک ہے موطا کا درس لیا ، امام شافعی نے امام مالک ہے حدیث کا اور امام محمد ہے فقہ کا درس لیا ، امام ابو پوسٹ نے مدینہ کا سفر کیا اور امام مالک ہے ملاقات کی اور ان سے ملمی استفادہ کیا ، غرض اس دور میں وہ فلیج جو پیدا ہوگئی تھی ، کم ہوتی چلی گئی ، بقول شخ ابوز ہرہ "دونوں مسلکوں نے ایک دوسرے ہے معانقہ کرلیا"۔ (۱)

﴿ اس دور میں فقہ اسلامی کی تدوین عمل میں آئی، اس سلسلے میں اولیت کا سہراامام ابوحنیفہ کے سر ہے، اور مام محمد کی تصانیف اورامام ما لک کی مؤطا اورامام شافعتی کی کتاب الام کا کردار بھی بہت زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔

اس دور میں اصول فقد کی تدوین عمل میں آئی ، ادرا مام ابوصنیف کے مقرر کردہ مناجج استنباط کی روشنی میں امام ابویوسٹ نے اصول پرایک کتاب کھی، مگروہ کتاب اب نایاب ہے، کھرامام شافعی نے فقہ عراق اور فقہ حجار کوسا منے رکھ کراصول فقہ پر" رسالیۃ الاصول" نامی کتاب تحریر فرمائی ، جوموجود کتابوں میں اصول فقہ کی پہلی کتاب ہے۔

اس دور بین نقبی اصطلاحات کوستقل نن کا درجه حاصل ہوا، اور بے شارفقهی اصطلاحات کوستقل نن کا درجه حاصل ہوا، اور بے شارفقهی اصطلاحات وجود پذریہ ہوئیں۔

ہ اسی دور میں مسلک حنفی کوسیاسی عرد نے حاصل ہوا، اور بیسلطنت اسلامی کا دستوری مشہب بین گیا، قاضی القضاق" کے منصب جلیل پر فائز مذہب بین گیا، قاضی البویوسف" تاریخ اسلامی میں پہلی بار" قاضی القضاق" کے منصب جلیل پر فائز ہو کے اور عدالتوں میں ان کے مقرر کردہ قضا قاکوغلبہ حاصل ہوا۔

<sup>(</sup>١) مقدمه الملكية ونظرية العقد الوزير



# چوتھی صدی کے وسط سے ساتویں صدی کے وسط تک

اس دور میں غیر محدود اجتہاد کاعمل رک گیا، اور اس کی جگہ جزوی یا مقید اجتہاد نے لے لی،
فقہی تحقیقات و تعلیقات کا سلسلہ جاری رہا، ہر مذہب میں بڑی تعداد میں محققین اور مصنفین پیدا
ہوئے، اور ہر مذہب کے علماء نے اپنے مذہبی دائرے میں رہتے ہوئے جزوی اجتہاد کے ذریعہ
جدید مسائل کاحل تلاش کیا۔

اسی دور میں بیرائے عام طور پرمشہور ہوئی کہ اجتہا دمطلق کا در دازہ بند ہوگیا ہے، اس لیے کہ اب پہلے جیسے اصحاب علم دورع اور اہل فکر ونظر فقہاء ہاتی نہیں رہے، اس لیے اگر اس سلسلے کو آزادانہ طور پر اسی طرح ہاتی رکھا جائے تو اندیشہ ہے کہ بعض نااہل مدعیانِ اجتہا داسلامی فقہ کی اس عالیشان عمارت کو نقصان نہ پہونچادیں، جس کی تعمیر صحیح علمی اصولوں پرائمہ عظام کے ہاتھوں کمل موکی ہے۔

اگراس دور کے حالات کا تاریخی تجزیه کیا جائے تو کئی اسباب نظر آتے ہیں جن کی بنا پرعلاء نے اجتہاد کا درواز ہ مسدود ہونے کا فیصلہ کیا۔

# (۱) مسلکی تعصب

مختلف مسالک کے علماء وفقہاء میں بہت زیادہ مذہبی تعصب پیدا ہو گیاتھا، جس کی بناپر لوگوں نے مطلق اجتہاد پرخدمت کرنے کے بجائے اپنے مذہبی مجتہدات کی خدمت کوڑجے دی۔

# (۲) عهدهٔ قضاء

ایک خیال میہ ہے کہ شروع میں خلفاء کا طریقہ تھا کہ تضاء کے لیے صاحب اجتہا دعلاء کو منتخب
کرتے تھے، کیکن جب اس اہلیت وصلاحیت کے علاء ہاقی ندر ہے تو مقلدین کوتر جے وی جانے گئی،
تاکہ ایک معین فد ہب کا پابندرہ کر اجرائے احکام میں مددگار ثابت ہوں، اس کی وجہ ہے عام طور پر علاء نے اجتہا دمطلق کے بجائے تقلید کا راستہا فتا ارکیا۔

خلفاء کے اس مل کے پیچھے اعتماد کی کمی کابھی دخل تھا کہ اب اتن مسلاحیت کے علماء عام طور پرموجود نہیں سے جن کے اجتہاد اور تقوی پرلوگوں کو اعتماد ہو، اس لیے کمتر صلاحیت کے مجتمدین کو قضاء کا منصب تفویض کر دیاجاتا تو عدالت پرعوام کا مطلوبہ اعتماد باقی نہ رہتا، اور عدالت کا وقار مجرد کے مقلدین کو میہ منصب کا وقار مجرد کے ہوتا، اس لیے اسلامی حکومتوں نے فیصلہ کیا کہ مشہور فرا ہب کے مقلدین کو میہ منصب دیاجائے اور وہ اینے فرجب کے اصولوں پر تضاء کا کام انجام دیں۔

# (۳) تدوین مذاهب

علادہ ازیں مشہور ندا ہب پوری طرح مدون ہو کرعوام میں معروف ہو پی سے ،ادران سے
استفادہ کرنا آسان ہو چکاتھا، اس لیے آسان کوچھوڑ کر اجتہا دجیے مشکل عمل کو اختیار کرنا متر دک
ہو گیا، ابتدائی زمانہ میں پیش آمہ ہوا قعات کے متعلق احکام شرعیہ نہ طنے تو مجور الوگ اجتہا دسے کام
لیتے ہے، مگر جب حضرات مجتہدین نے اس بارعظیم کو اپنے کندھوں پراٹھا کر ہرشم کے واقعات
پرجود قوش پذیر ہوئے بیان کے آئندہ واقع ہونے کا احتمال تھا احکام مدون دمرتب فرماد سے، تو اب
لوگوں کو اجتہا دسے کام لینے کی ضرورت نہیں رہی، اس لیے کہ اجتہا دایک ضرورت کاعمل ہے،
براضرورت اجتہا دکوئی معنی نہیں رکھتا۔

البيته جزوى اور انفرادي اجتهاواس دور مين بهي جاري رباء اورعلاء وفقهاء مختلف مسائل ميس

# ا پی فقهی تحقیقات ہے امت کومستفید فرماتے رہے۔

# (۴) زمانی اور علمی تقدم کااثر

اوراہم ترین بات بیتھی کہ ائمہ متقد مین کا زمانی نقدم اورعلمی تفوق متاُخرین کے لیے ان پراعتماد کا باعث بنا، بعد کے ادوار میں اس علم اورتقو کی کے علماء پیدانہیں ہوئے ، اس لیے متاُخرین نے بعد والوں کے بجائے پہلے والوں پراعتماد کرنا زیاد و مناسب سمجھا۔

اییانہیں تھا کہ ائمہ متقد مین نے لوگوں کو اپنی تقلید کی ترغیب دی ہو، بلکہ انہوں نے اپنے امکان بھرعام لوگوں کو اس سے رو کئے ہی کی کوشش کی ، اور ترغیب دی کہ خوداجتہا دو تحقیق کی راہ پرلگ جائیں ،کین ہے۔

ایں سعادت بزور بازو نیست

تا نه بخشد خدائے بخشدہ

متأخرین بلکدان کےمعاصرین نے بھی ان کی عظمت کے سامنے اپناسرخم کر دیا۔

کے اس دور میں علم اصول فقہ کو بھی کا فی فروغ ہوااوراس موضوع پر بکٹرت و قیع علمی کتابیں کھی گئیں۔ کتابیں لکھی گئیں۔

- 🖈 نقهی آراء میں ترجیح اورتخ تابح و تنقیح کے مل نے بھی اس دور میں کافی ترقی کی۔
  - ای دور میں فتاویٰ کی کتابوں کا آغاز ہوا۔
  - 🖈 💎 اورعلمی وفقهی مناظروں کی گرم بازاری بھی اس عہد میں خوب رہی ۔



# دور شم

# ساتویں صدی کے وسطے ۲۸۲اھ تک

بي نقبي انحطاط اور جمود كادور ب، اجتهاد ، حقيق وتخ ت اورترجيح وتنقيح كاعمل عام طورير موقوف ہوگیا ،اور بیسارے امور اجتہادگنتی کے چندعلاء میں محصور ہوکررہ گئے، عام طور برلوگوں کی توجهان امورعاليد كے بچائے دوسرے غيرا ہم امور كى طرف ہوگئ، اوراس كى وجه غالبًا يتى كهوكوں نے بیمسوس کیا کہ احکام نقبیہ پربری حدتک کام پوراہوچکا ہے ادر مزید کسی کام کے لیے برے یانے برضر درت نہیں ہے، اس لیے وہ لوگ فقہی سر مایوں کی تہذیب وتنقیح میں مصروف ہو گئے، مییں سے اختصارنو کی اورمتن نولی کا رجحان پیداہوا،حفظ وضبط کے نقطہ نظرے علماء۔طلبہ اور قاضیوں کے لیے ۔ فقہی کتابوں کی تلخیصات اور متون لکھنے کی طرف متوجہ ہوئے اگر چے متن نو کسی کا ر جھان دوسر ہے علوم وفنون میں پہلے سے شروع ہو چکا تھا ، مگرفقہی کتابوں کے لیے بیاسلوب ای دور میں شروع ہوا، اور ہر مذہب کے فقہاء نے اس میں حصہ لیا، ادراس اسلوب کو اخری سے آخری حد تک پہو نچایا ، بیراس دور کا ذوق تھا اوراس وقت کے لحاظ سے عام علماء، طلبہ اور قاضوں کی ضرورت کےمطابق تھا،اس کی اہمیت کا الکارنہیں کیا جاسکتا،عصرحاضر کے بعض مصنفین نے ساتویں صدی کی فقہی متن نویسی کومنفی رخ دینے کی کوشش کی ہے، گریداس دور کے حالات سے نا دا تفیت کی علامت ہے، ہردور کی ضرور یات کے لحاظ سے اللہ تعالی علاء کو بعض امور کی توفیق دیتے ہیں، اوراس دور میں انہی امور کی انجام دہی بڑی ضرورت مانی جاتی ہے، بعد کے حالات جب اس سے مختلف ہوجاتے ہیں تو طرزعمل بھی تبدیل ہوجا تا ہے، تکران کی علمی اور تاریخی اہمیت کا الکارنہیں کیاجاسکتا ہ ہے۔ بعض فقہی متون میں جواغلاق، پیچیدگی ،اورزولیدگی محسوس ہوتی ہے وہ ہمارے دورکی مہولت پینداور آرام جوطبائع کے نقطہ نظر سے ہے ،لیکن جس دور میں مہل نگاری کوعیب مانا جاتا تھا، فقہی ابواب میں اس طرز کواختار کرنا بیلکونہ فنی وقار کو تھیس پہو نچانے کے مترادف ہوتا، ......درنہ سوچنے کی بات ہے کدا گریہا تناہی غیر ضروری کام ہوتا تو اس دور میں کوئی ایک بصیرت مندعا لم بھی تو اس کے خلاف آواز اٹھا تا، اور فقہی مسائل میں اس اسلوب کی خدمت کرتا، مگر عصر حاضر کے بعض ناقد بن کے سوائس دور میں ایک کی تقید، یااعتراض کا کوئی ذکر نہیں ملتا، بیہ بات بجائے خوداس کی دلیل ہے کہ اس دور میں اس اسلوب کی انہیت اور افادیت محسوس کی جاتی تھی، .......... پھر کی مصدی یا کسی دور سے تمام ہی علاء اور مسلمانوں کو خطاکا کار قرار دینا بڑی جسارت کی بات ہے، انفرادی طور پر بعض علاء کے طرز نگارش یا طرز تحقیق سے اختلاف ممکن ہے، اور علم وحقیق میں یہ معیوب نہیں مگر کسی عہد کے تمام بی اگر کار علاء کی تغلیط کر دینا بجائے خود غلط ہے۔

# ☆ فقهی تطبیقات کی تدوین اور کتب فتاویٰ کی تالیف

اس دور میں فقہی مجہدات کی موضوعاتی مذوین، اور کتب فآوی کی تالیف کا کام تیزی سے ہوا، اس کا آغاز دور پنجم ہی میں ہو چکا تھا، البتہ اس دور میں اس کام پرخاص دھیان دیا گیا، سرکاری مفتیان ، اورعلاء وفقہاء جن ہے عوام مسائل ومعاملات کے لیے رجوع کرتے تھے، ان کے فآوی کا کا بی صورتوں میں جمع کئے گئے، ان میں سے اکثر کتب فآوی ابواب فقہیہ پرمرتب کی گئیں، ان میں نظری اصول اور بنیادی احکام کے نتائج درج بیں ، اور ان میں اتفاقاً بیش آمدہ واقعات پرتطبیق مورتی کی پوری صلاحیت پائی جاتی ہے، اس کے علاوہ ان کتابوں میں کثیر الوقوع حوادث کے تعلق سے نصوص شرعیہ باسانی مل جاتی ہیں، کیونکہ جدید واقعات اکثر و بیشتر گذشتہ واقعات کے مماثل موت بیں۔

اس دور کی کتب فناوی میں بعض کتابیں بری اہمیت کی حامل ہیں، مثلاً فناوی تارخانیہ

# العض فقهی جزئیات کے بارے میں خلیفہ وفت کے خصوی احکام

اس دور بین اس مشہور نقبی ضابطہ سے والیان مملکت اور قاضیوں نے بہت فاکد واٹھایا، جمعام طور پر کتب فقہ بین ندکور ہے، لینی اسلامی اجتہاد والی عام، لینی خلیفہ یانائب خلیفہ کواس امر کا مجاز قرار دیتا ہے، کہ وہ بعض شری احکام کی عمومیت اور تطبیق کو محد ودکر دے، یاوتی مصلحت کے بیش نظر قول مرجوح پر ملل کرنے کا حکم دے، خلیفہ کے حکم کی وجہ سے وہ قول رائے اور واجب العمل ہوجائے گا،مصالح مرسلماور "تبدل احکام بہتبدل زمان "کے اصول کے تحت ہمار نے نقبہاء نے اس کی تصریح فرمائی ہے، مختلف ابواب میں فقہاء کی تصریحات موجود ہیں، کہ اگر سلطان وتی مصالح کی وجہ سے بعض جائز عقو دو معاملات کو ممنوع قرار دے کی تقریم کی وجہ سے وہ باطل یاموتو ف یا غیر نافذ ہوجا کیں گئر سے، مثلاً

نآوی شامی کے باب الوقف میں فرکور ہے، کہ مولانا ابوالسعو دمفتی مملکت عثانیہ وقاضی مطلق نے بیان قطنطنیہ نے (بعبد سلطان سلیمان وسلطان سلیم) جو متاخرین حنفیہ میں بوے متند عالم تھے، بیان فرمایا کہ فرمان شاہی شرف صدور لایا ہے کہ اگر مقروض اپنی جا کداد کو وقف کرنا جا ہے تو تا بحد قرض اس کا وقف غیر نافذ ہوگا، کیونکہ بعض قرض دار قرض کی ادا کیگی سے بہنے کے لیے اس تم کی حرکت کیا کرتے ہیں، اور اسی بنا پرفقہاء نے بھی ایسے وقف کوشر عام منوع قرار دیا ہے، حالا نکہ کتب فقد میں مصرح موجود ہے، کہ مقروض محض کا وقف کرنا درست ہے، خواہ قرض اس کی پوری جا کداد ہی پرحاوی موراس لیے کہ قرض کی ذمہ داری اس کی ذات سے متعلق ہے، نہ کہ نفس مال سے ۔ (۱)

نیز فقہاء نے اس امری صراحت فرمائی ہے کہ لقطہ (پڑی ہوئی چیز) اگرالیی چیز ہوجس کے رکھنے پرخرج عائد ہوتا ہو جیسے کوئی جانور تو قاضی یا تو اس کوفر دخت کرکے رقم بحفاظت رکھنے کا حکم دے یامکن ہوتو کرایہ پرچلانے کا حکم دے تا کہ کرایہ کی آیدنی سے اس کے گھاس دانہ کا انتظام ہوجائے

<sup>(</sup>۱) روالحتار: جسرص ۳۹۵–۳۹۲ باب الوتف

اور ما لک اس کے قرض میں مبتلا نہ ہو۔

اورا گرلقطہ کوئی مفرور غلام ہوتو قاضی اس کومز دوری پرندلگائے تا کہ دوبارہ بھاگ نہ جائے ، بلکہ اس کوفر و شت کر کے رقم مالک کے لیے محفوظ کراد ہے، اور بیا تھے مالک غلام پرنافذ ہوگی، لیمنی جب اس کوعلم ہوجائے اور مطالبہ کے لیے آئے تو وہ اس تھے کو فتح نہیں کرسکتا کیونکہ الیسی تھے محکمہ م عدالت کے حدود اختیار میں داخل ہے۔

کین صاحب در مختار نے مولانا ابوالسعو د کے فرمودات میں سے بیہ بات بھی تحریر کی ہے کہ بھاگنے والا غلام اگرفوجی غلاموں میں سے ہوتو اس کے متعلق شاہی تھکم بیہ ہے کہ قاضی اس کوفروخت نہ کر سے تاکہ فوجی خدمت سے بھا گئے کے لیے غلام اس کوذر بعید نہ بناسکیس ، فرماتے ہیں :

''الیی صورت میں ان غلاموں کا بیچ کرنا سیجے نہ ہوگا، اگر بیچ کردی جائے تو خریدار سے واپس لے کر قیمت لوٹادی جائے' ای طرح اگرعوام الناس میں ہے کسی کا غلام بھاگ جائے اوراس کو کھلے نقصان سے فروخت کردیا جائے تو یہ بیچ بھی غیر سیجے ہوگی ،اس کی بابت بھی شاہی فرمان صادر ہوا ہے، یہ مسائل اہم اور محفوظ رکھنے کے قابل ہیں۔(۱)

خلفائے عثانی کے زمانے میں اس خصوصی فقہی اختیار کا بکثر ت استعال ہوا، اور کئی مسائل میں اس قتم کے فرمان صا در ہوئے۔

اسلامی فقہ کی یہی لچک،فراخ حوصلگی،اورعملی صلاحیت ہے،جس نے اس کو ہمر دوراور ہر نسل کی ضروریات کے لیے کارآ مد ہنا دیا ہے۔

ای دور کے آخر میں جدید نقاضوں اوراسلوب کے مطابق مسائل واحکام کی تروین وتر تیب کا آغاز ہوا، مثلاً حنفی مذہب (جو دولت عثانیہ کا مذہب تھا) کے اصول کے مطابق جدید نقہی ضروریات اور پورپ کے ساتھ اقتصادی روابط کی وجہ سے نئے تو انین وضع کئے گئے۔

# 4

# دورہفتم

# المجله کی اشاعت (۱۲۸۲ھ) ہے آج تک

اس آخری دور کواسلامی فقہ کے اسلوب اوراس کی عدالتی اہمیت کے لحاظ ہے بقول ڈاکٹر مصطفیٰ احمدالزرقاء تین اہم تاریخی امتیاز ات حاصل ہیں :

اول: مجلة الاحكام الشرعيه كي اشاعت بحثيت قانون مدنى ازروئے فقه خفی \_

دوم: قانون سازی کے دائرہ کی وسعت، جس کی ابتداء اس سے پہلے دور میں ہوئی

تھی ،اور فقہ اسلامی کی عالیشان عمارت کے پہلومیں ایک عظیم قصر قانون کی تیاری۔

سوم: عهد حاضر مين تمام اجتهادي ندابب سے استفاده كار جحان \_

# (۱) المجله کی اشاعت

المجلة کی اشاعت سلطنت عثانیه کاعظیم الثان کارنامہ ہے، اس مجلّه کی ضرورت اس لیے پڑی کہ نقبی مسائل کتب نقہ میں بھرے ہوئے ہیں، اوران میں عصر حاضر کی قانونی ترتیب کے بجائے ان کی اپنی مستقل ترتیب ہے، جب تک سلطنت عثانیہ میں شرعی عدالتوں کارواج رہا کوئی وقت نہیں تھی، لیکن جب شرعی عدالتوں کی جگہ سرکاری عدالتوں کا آغاز ہوااوران میں نہ ہبی لوگوں کے بجائے غیر نہ ہبی لوگوں کونج کی حیثیت سے تقرر کیا گیا، توان کے لیے نقہ کے اس بحرنا پیدا کنار سے احکام ومسائل کی تخریخ کے کامل مشغول ہوگیا، اس لیے ضرورت پڑی کہ نے جوں نے جس طرز تعلیم پرقانون پڑھا ہے اس طرز جدید پرفقہی مسائل کومرتب کیا جائے، چنانچے سلطان کی طرف سے تعلیم پرقانون پڑھا ہے اس طرز جدید پرفقہی مسائل کومرتب کیا جائے، چنانچے سلطان کی طرف سے تعلیم پرقانون پڑھا ہے اس طرز جدید پرفقہی مسائل کومرتب کیا جائے ، چنانچے سلطان کی طرف سے

ایک نیافتہی مجموعہ مرتب کرنے کا فرمان صادر ہوا، جس میں کشرالوقوع امور کے متعلق ممائل ورج ہوں، ............... چنا نچہ ملس علماء نے ازروئے فقہ خفی معاملات سے متعلق احکام کا ایک مجموعہ ترتیب دیا، جس کی ضرورت عدالتوں کو پڑتی تھی اس کتاب کوفقہی ابواب وفسول کے مطابق اورموجودہ قانونی کتابوں کی طرح ہر تھم کو دفعہ وار نمبرلگا کرلکھا گیا تھا، تا کہ مسئلہ کو کتاب میں صرف رانج اقوال کو لکھا گیا، اختلاف کوذکر نہیں کیا گیا۔

البت بعض مصلحتوں کے پیش نظر بعض مرجوح اقوال کو قبول کرلیا گیا، اس کتاب میں کل امام البت بعض مصلحتوں کے پیش نظر بعض مرجوح اقوال کو قبول کرلیا گیا، اس کتاب میں امام الموات بیں، اور مختلف عنوانات کے تحت ۱۲ رحصوں میں منقسم ہے، اور جرجے میں چندابواب اور جرباب میں بچھ فصلیں بیں، کتاب کا آغاز کتاب البیوع سے ہوا ہے، اور اختتام کتاب القفاء بر، اور ترب جبب ذیل ہے۔

"البيوع، الاجارات، الكفالة، الحوالة، الرهن، الامانات، الهبة، الغصب، الاتلاف، البحضو والاكراه، والشفعة، الشركات، الوكالة، الصلح، الابراء، الاقرار، الدعوى، البينات والتحليف، القضاء".

مجلس نے اس مجموعہ کانام' معجلۃ الاحکام الشرعیہ' رکھا، شروع میں مقصد تالیف بیان کیا گیا ہے، اس کے بعد مقدمہ ہے جس میں دومقالے ہیں، پہلا مقالہ تعریف وقت معلق ہے، اس کے بعد مقدمہ ہے جس میں دومقالے ہیں، پہلا مقالہ تعریف وقت مقدم فقہ سے متعلق ہے، اور دوسرے مقالے میں چند ضروری کلیات فقہ کا ذکر ہے، جن پرا کثر احکام کامدار ہے، ان کلیات کی تعداد ۹۹ رہے، پہلا کلیہ ہیں ہے۔

''الاموربعقاصدها''(ہرکام میں مقصد کا اعتبار ہوگا) ا ورآخری کلیہ ہیں ہے:

''من سعی فی نقض ماتم من جهته فسعیه مودود علیه ''(لینی جوش اپی طرف سے کوئی معالم کمل کرچکا ہو، اب اگراس کوتو ڑنے کی کوشش کرے گاتو اس کی سعی رد کردی

شعبان ۱۹۲۳ء میں سلطان نے فرمان جاری کیا کہ آئندہ اس مجموعہ کے مطابق عمل کرنا لازم ہوگا، اورسرکاری عدالتوں میں اس کے موافق کارروائی کی جائے گی، اس طرح سلطانی فرمان کے ذریعہ عدالتوں میں اس مجلّہ کواولین اہمیت حاصل ہوئی، اوردوسری کتب فقہیہ کی حیثیت ٹانوی ہوگئی۔

# 🖈 قانون سازی کے دائرہ میں وسعت اور اس کے اسیاب

(۲) اس آخری دور میں قانون سازی کا حلقہ بے حدوسیع ہوگیا، اور مختلف اسلامی ملکوں میں مختلف مور میں قانون سازی مختلف موضوعات پر قوانین وضع ہوئے، بالحضوص مدنی ، فوجداری اور انتظامی امور میں قانون سازی کا ممل کافی تیزر ہا۔

اس موضوع پرڈ اکٹر مصطفیٰ احمد الزرقاء نے اچھا تجزید کیا ہے، کھتے ہیں: ''مدنی قانون سازی تین امور میں واضح طور سے نمایاں ہے۔

(۱) تجارتی قوانین (۲) جائداو کے توانین (۳) اوراصولی قوانین

جیسے قانون اجراء اور قانون مرافعہ جس کو ہمارے یہاں قانون محا کمات حقوق کہا جاتا ہے، مملکت عثانیہ اور دیگر ممالک اسلامیہ جیسے شام ،فلسطین ،اور عراق میں اس زوروشور سے قوانین وضع ہوئے ہیں کہ قریب قریب فقہ کے تمام ابواب میں کم وہیش قانونی تعدیل کاعمل نظر آتا ہے۔ قانون سازی کی اس تیزرفتاری میں مندرجہ ذیل عوامل اثر انداز ہوئے ہیں۔

- (۱) ہرملک کے اندر اور باہرا تصادی روابط میں تغیر وتبدل جن میں ہے کچھ تو مقامی عرف کی وجہ سے ہوا،اور کچھ یور پی ممالک سے اخذ کیا گیا، جیسے شرکت محدود (لمیٹڈ کمپنی) یا تجارت میں کمیشن ایجنٹ کاطریقہ،اور بیمہاورٹھیکد ارک وغیرہ۔
- (٢) بعض شروط عقد كوسيح ماننے كي ضرورت، جن كي بعض انواع كورائج الونت فقه حنفي

پاویگراجتها دی **نداهب منوع قرار دیتے ہیں۔** 

(۳) حکومت کی بیہ خواہش کہ مالی تصرفات اور انتقال جا کداد کی تمام کارروائیوں پرایک خاص تنظیم کے تحت حکومت کی تکرانی عاکد کردی جائے تا کہ اس سے مالی اور سیاس منافع حاصل ہوں، اور عوام کے حقوق کا تحفظ ہو سکے، چنانچہ اس مقصد کے لیے محکمہ رجٹری قائم کیا میا، رجٹری کے بغیر جائیداد کے جملہ تغیرات باطل قرار دیئے گئے۔

(۷) طریقهٔ کار میں تنظیم کی ضرورت، مطلب میہ کے کہ معاملات، مراجعات، دعاوی، فصل خصومات، اجرائے احکام، ادر رجسٹری وغیرہ کی کار روائیوں کے اصول وضوابط مقرر کئے جائیں، اوران کے مطابق عمل کرنا ضروری قرار دیا جائے، جیسے قانون اصول محاکمات، قانون تقید، قانون کتا ہے مطابق عمل کرنا ضروری قرار دیا جائے، جیسے قانون اصول محاکمات، قانون تقید، قانون کتا ہے مدل۔

(۵) ایک طرف بیعظیم تغیرات اور دوسری طرف علاء کا جمود آمیز سکوت، اور اصحاب تجدید و تخریخ تنج علاء کی می ندکوره بالاعوامل ومقتضیات کی وجہ سے جوقو انین و جود میں آئے ، وہ دونوع کے ہیں۔

اول: توانين احكام

اس سے مرادوہ قوانین ہیں جو ہرقول اور فعل کے حکم عمل کو ثابت کرتے ہیں۔

دوم: قوانين مراسم واصول

می توانین ان طریقوں کو تعین کرتے ہیں جن کی پابندی ضروری ہے، اور ان شکلوں کو بھی جن کے مطابق عمل کیا جانالازمی ہے، ان کا دوسرانام قوانین شکلیہ ہے، مثلاً بیچے کی جائداد کی فروختگی کا جوازیا میں درج ہونا اور رجسٹری کا جوازیا عدم جواز قوانین احکام سے تعلق رکھتا ہے، اور اس کا محکمہ مال میں درج ہونا اور رجسٹری کرانا بیتو انین مراسم میں داخل ہے۔

ایک رائے میں قوانین مراسم بہت ضروری ہیں، اس لیے کہ بیر قوانین مسلمہ قواعد، حقو ق ادراصول عدل پراٹر انداز نہیں ہوتے، بلکہان کا زیادہ ترتعلق انتظامی بتدا ہیر ہے ہے، تا کہ قوانین صحح

طریقہے تافذ اعمل ہوں۔

تنظیم نیداکرنا حکام وقت کے حقق ق وفرائض میں داخل ہے، ان کوموامی امور ومعمالح کی عمرانی کرنی ہوتی ہے، لہذا وہ اپنی صوابدید سے ہروہ طریقہ افتیار کر سکتے ہیں، جوزیادہ مناسب اور بہتر ہو، مثلاً اگر آج ان کی نظر میں عقود، دعاوی، رجسٹری کے لیے ایک خاص طریقہ ضروری ہے، اور کل کوئی اس ہے بہتر اور محتاط طریقہ ان کی سمجھ میں آجائے تو وہ طریقۂ کار بدلنے کے مجاز ہو تکے، اور بعض امور میں حکام وقت گذرنے کی ایک مقدار معین کرتے ہیں، مگر بعد میں اس مقدار کوم یازیادہ کرنا قرین مصلحت ہوجا تا ہے، اس تغیر سے حقوق کے متعلق جواصول ونظریات ہیں ان میں کوئی تغیر پیدائیس ہوتا۔

اسلامی فقہ نے قوانین مراسم مقرر نہیں کے ہیں،البتہ چند کارآ مداور ضروری قیدیں اور شرطیں عائد کی ہیں،مثلاً عقد نکاح ہیں شہادت ضروری ہے، یا جب شوہرا پی ہوی کوزنا ہے ہم کرتا ہے توان کے لیے طریقہ لعان مقرر کیا گیا، یاعقو دکو ضبط تحریر ہیں لا کرشہادت یار ہمن کے ذریعہ تابل وثوق بنایا جا تا ہے، یا محکمہ تضا کے اصول وقواعد وغیرہ، جہاں تک قوانین احکام کاتعلق ہے اسلامی شریعت کا دامن اس کے جواہر یاروں ہے ہمراہوا ہے،اس کواس سلسلے میں دنیا کے کسی قانون سے استفادہ کی ضرورت نہیں ہے،اس کے وسیع افتی دائرہ میں ہرنوع کے بیشار قواعد وکلیات موجود ہیں، جن کے ماتحت اثبات حق، ابطالی باطل، وفع ضرر بخصیل خیر،احترام ارادہ، وعقود، جراوراس کے نتائج کی ممانعت، از لائم ضرر، اعتبار ضرورت، سبب بننے کی ذمہ داری صانتوں کی واجبی ورجہ بندی، اور تقسیم اور مختلف معاملات وعقود میں عرف وعادات کا اعتبار وغیرہ، جیسے بہت سے اساسی احکام وضوا بط مرتب ہوتے ہیں۔

ورحقیقت اسلامی فقہ میں حدود شریعت کولمحوظ رکھتے ہوئے بوے بوے اجتہادات ہوئے ہیں، جبیبا کہ ہم قبل ازیں اس کی طرف اشارہ کرچکے ہیں، اوران اجتہادات کے اقوال ونظریات اس قدر جاندار ہیں کہ ان سے کام لے کر ہرز مانہ میں قانون سازی کی ضرورت پوری کی جاسکتی ہے، اورووصور تی اور طریقے جوعہد جدیدی پیداوارین، جیسے خطرات کی ضامن کمپنی جن کوانشور نس کمپنی کہا جاتا ہے، اور بورے بورے اقتصادی ادارے جو صص جاری کرکے کاروبار کرتے ہیں اور ہمارے یہاں شرکات مغصلہ کے نام ہے موسوم ہیں، اور اس طرح بعض جدیدنوعیت کے معاملات جو تغیرز بانداورد محراقوام کے ساتھ تعلقات کی بناپر پیدا ہوئے ہیں، ان سب کے لیے فقہ کے بنیادی اصول وقواعد کی روسے قیاس خاص یا قیاس عام (استصلاح) کے طریقے پرئے احکام نکالنا کوئی مشکل کام نہیں، کیونکہ ای طرح فقہاء سابقین کو بھی اپنے اپنے زمانے میں نیچے وفا، استصناع اور رہ بن مستعارجے نے طریقہائے تعامل سے واسطہ پڑاتھا، چونکہ الیے معاملات متشابہ اجزاء سے مرکب مستعارجے نے طریقہائے تعامل سے واسطہ پڑاتھا، چونکہ الیے معاملات متشابہ اجزاء سے مرکب مستعارجے نے طریقہائے تعامل سے واسطہ پڑاتھا، چونکہ الیے معاملات متشابہ اجزاء سے مرکب مستعارجے نے بین، اس لیے ان کے احکام کی تخ تن میں دفت نظر اور متعدد قواعد پر نظر رکھنے کی ضرورت ہے۔ (۱)

بیع الوفاء: کی صورت ہے کہ ایک شخص جس کورو پیہ کی ضرورت ہے اپنی زمین اس شرط پر فروخت کرتا ہے کہ قیمت والپس کر کے اپنی زمین والپس لے لے گا، نیچ و فاءاور رہن میں فرق صرف مقصد کا ہے، کیونکہ رہن کا مقصد صرف توثیق ہے، اور نیچ و فاء کی غایت ہے ہے کہ قرض دہندہ خرید کردوز مین سے منتفع ہو سکے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) مصطفی احمد الزرقاء کی مشہور کتاب المدخل انقنی ۲) ردالمحتار: کتاب المبیوع: جے مرص ۲۳۳۸ر

استحداع: یہ ایسی چیزی خریداری ہے جوحسب طلب بنائی جائے،
اسلام ہے قبل بھی اس کارواج تھا، شروع میں فقہاء کواس کے متعلق اشتباہ رہا، کہ آیا یہ بھے سلم ہے؟
یاعام شم کی بچے ہے؟ یاوعدہ بچے؟ نیز بیچے کیا ہے، جو چیز بننے والی ہے، وہ بچے ہے یا مل ؟ پھر کیا اس چیز
کے بن جانے کے بعد عام بچے کی طرح خریدار کوخیاررویت حاصل ہوگا، یا نہیں؟ تا کہ کاریگر نقصان
سے محفوظ رہے ، فقہاء کرام نے ان تمام صورتوں کے متعلق ضروریات اور تو اعد کو لحوظ رکھ کرا دکام مرتب فرمائے ہیں۔(۱)

رهن مستعار ایتا ہے مراستعال ی غرض ہے نہیں، بلکہ اس کور بن رکھ کر قرض لینے کے لیے اور بیہ معلوم مستعار لیتا ہے مگراستعال ی غرض ہے نہیں، بلکہ اس کور بن رکھ کر قرض لینے کے لیے اور بیہ معلوم ہے، کہ عقد تیمرع لازم نہیں ہوتا، یعنی عاریت دینے والا جب چاہے اس کو فنخ کرسکتا ہے، اور ربن لازم ہوتا ہے، تا کہ قرض دہندہ مرتبن کے حق کی حفاظت ہو نیز عاریت امانت ہوتی ہے، اگر ضا کع ہوجائے تو اس کا تا وان نہیں ہے، مگر ربن رکھی ہوئی چیز ضائع ہوجائے تو اس کا تا وان واجب ہوتا ہے، اس طرح ربن مستعار کے موجات میں تضاد پایا جاتا ہے، مگر فقیاء احداف نے مخلف قواعد ہوتا ہے، اس طرح ربن مستعار کے موجات میں تحق ، مصلحت ، اور متعلقہ عاقدین کے مفادات کی کالی ظامرے بہت ہے احکام نکالے ہیں جن میں تحق ، مصلحت ، اور متعلقہ عاقدین کے مفادات کی رعایت طوظ رکھی گئی ہے۔ (۲)

# 🖈 عصری رجحانات

(۳) آج کل مصر، شام ،اورعراق میں اسلامی فقد کے جملہ نداہب اورفقہی آراء سے بحثیت مجموعی استفاوہ کرنے کا رجحان عام ہور ہاہے، اورمختلف مفکرین وصنفین اس خیال کی وکالت کررہے ہیں۔

یہ مسئلہ 'انمجلہ '' کی ترتیب کے وقت ہی اٹھا تھا اس کا اظہار اس کے پیش لفظ ہے ہوتا ہے ، جو المجلہ کی ضرورت تالیف پرروشنی ڈالنے کے لیے لکھا گیا تھا ، مجلس کے ارکان میں اس بات پر کافی رووقد ح ہوئی کہ ابن شرمہ کے قول کے مطابق معاملات میں ہرتشم کی شرطوں کا اعتبار کیا جائے یا نہیں ؟ لیکن آخر کار ترجیح اس رائے کودی گئی کہ چونکہ اس بارے میں خفی مسلک معتدل ہے لہذا اس کو اختیار کیا جائے ، ابن شہرمہ کا مسلک اختیار کرنے کی ضرورت نہیں ہے ، اس لیے کہ خفی فرہب میں ہرمعروف شرط کو معتبر اور صحیح تسلیم کیا گیا ہے۔

مختلف مذاہب فقہیہ سے استفادہ کا نظریہ سرکاری حیثیت سے آخری عہدعثانی میں احوال صحصیہ کے قوانین سے شروع ہوا،عثانی حکومت نے ۱۳۳۳ء میں حقوق عائلی کا قانون وضع کیا جس میں مذہب مالکیہ کے مطابق یہ تھم ہے کہ اگر زوجین میں اختلاف رونما ہوتو قر آن کریم کے طریقہ تحکیم کے مطابق ان میں جرأ تفریق کردی جائے، (۱) حکومت نے اس کومزید وسعت دے کرعورت کے مطابق ان میں جرأ تفریق کردی جائے، (۱) حکومت نے اس کومزید وسعت دے کرعورت کے لیے بیمکن کردیا کہ اگر دہ برے شوہر سے نجات کی طالب ہوتو علیحدہ ہو سکتی ہے، جبیبا کہ ایک شوہر بری ہوئی سے طلاق دے کرنجات یا سکتا ہے۔

حکومت مصرنے بڑاقدم بیاٹھایا کہ مذاہب اربعہ کے علاوہ دیگرائمہ کے اجتہادات سے بھی احکام لینے کوجائز قرار دیا، چنانچہ 1919ء میں قانون نشان ۲۵ رنافذ کیا گیا جس کی رو سے طلاق کو کسی شرط کے ساتھ معلق کرناباطل قرار دیا گیا،اس طرح کے کئی نظائر ہیں۔

بیر بحان عمومیت کے ساتھ اسلامی فقہ کے لے نقصان دہ بھی ثابت ہوسکتا ہے، اوراس سے فکری انار کی ، اباحیت اور تلفیق باطل کے بیدا ہونے کا بھی شدید خطرہ ہے، اس لیے عصر حاضر کا بیہ رجحان کوئی بہت اچھی علامت نہیں ہے، بیضچے ہے کہ تمام فقہی غدا ہب اور جملہ فقہاء مجہدین اوران کی فقہی آراء ہمارے لیے فیمتی سرمایہ ہیں ، ان کا احتر ام کرنا ہمارا ملی اور دینی فریضہ ہے، مگران سے کی فقہی آراء ہمارے لیے فیمتی سرمایہ ہیں ، ان کا احتر ام کرنا ہمارا ملی اور دینی فریضہ ہے، مگران سے استفادہ کے لیے ان شرائط وحد و داور اصول و قواعد کا لحاظ بے حد ضروری ہے، جن کو فقہاء نے تقلیداور

<sup>(</sup>١) حاشيه الدسوتي مع الشرح الكبير: ٢٥ رص ٣٣٧ - ٣٣٧ر

تلفیق کے ذیل میں بیان کیا ہے، اس میں جمار نقبی سرمائے کی سلامتی ہے، اور اس صورت میں قانون اسلامی اپنی کمل روح اور وسعت و جامعیت کے ساتھ محفوظ روسکتا ہے.....والامر بید الله۔(۱)

<sup>(</sup>۱) اس بحث كايوا حصدة اكرمصطفى احد الزرقاء كى كماب المدخل الفتى سے متفاد --

# بحث چہارم



اس موقعہ پر مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ایک نظر ہم اپنے عہد پر بھی ڈال لیں ،اورعہد جدید میں فقہی مساعی اور قانونی تغیرات کے نتیجہ میں جوصورت ِ حال پیدا ہوئی ہے،اس کا ایک مخضر جائز ہلیں۔

عبد جدید سے ہماری مراد تیر ہویں صدی ہجری کے نصف آخر سے آج تک کا دور ہے، یہ دور ہمار سے لیے تئی لحاظ سے اہم ہے، یہ مایوں کن بھی ہے اور حوصلہ افزاء بھی، ..... مایوں کن اس لحاظ سے کہ شریعت اسلامیہ کو بحیثیت مصدر قانون جتنا نقصان اس دور میں پہونچا بھی نہیں پہونچا، دشمنان اسلام ایک عرصہ سے اس کی کوشش کرر ہے تھے کہ اسلامی قانون سے لوگوں کا اعتماد کر در کیا جائے، اور دضحی تو انین کو عدالتوں میں داخل کیا جائے، اسی دور میں مسلمانوں کی کمزوری سے ان کواس باب میں کامیا بی ملی، چنانچہ خود اسلامی مالک کی عدالتوں سے بھی اسلامی قانون کے سے ان کواس باب میں کامیا بی ملی، چنانچہ خود اسلامی قانون کو اخوال شخصیہ " (پرسٹل لاء) تک محدود اخراج کا تدریجی عمل شروع ہوا، اور بالآخر اسلامی قانون کو "احوال شخصیہ " (پرسٹل لاء) تک محدود کرویا گیا، اور زندگی کے تمام میدانوں میں انظامی، شہری اور فوجداری تمام شعبوں میں اسلامی قانون کی جگہ دضعی تو انین کونا فذکر دیا گیا۔

# فقهاسلامي كوصدمه

ہے ہے۔ ہے ہے ہے ہے ہے ہے ہے۔ ہواجب ۸وےاو میں مصری نابلیون نے بعد کیا،
اس دقت ان لوگوں نے قانون اسلامی کی تخفیف کاارادہ کیا تھا محران کواطمینان کے ساتھ مصریر حکومت کرنے کا موقعہ ہیں ملاءاس لیےان کا پیخواب شرمندہ تعبیر ندہوں کا۔

اس کے بعد خلافت ترکی میں بیمل شردع ہوا، اور ۱۸۴۰ سے آہت آہت آہت شرقی قوانین کوعدالتوں سے بالکلیہ قوانین کے ساتھ وضعی قوانین کا نفوذ ہونے لگا، یہاں تک کہ شرعی قوانین کوعدالتوں سے بالکلیہ خارج کردیا گیا، پھروہ السناک مرحلہ آیا کہ ۱۹۲۴ء میں خلافت اسلامیہ کی تمنیخ کا اعلان کردیا گیا، اور ترکی آئین کی وہ بنیا دی تصریح کردیا ست کا فرہب اسلام ہوگا'اس کی جگہ یہ تصریح بڑھائی گئی کہ ترکی آئیس کو رملک ہوگا، جس کا کوئی فرہب ہیں ہوگا'

🖈 🔻 ۱۸۵۲ء میں ہندوستان میں اسلامی قانون کو معطل کیا گیا۔

کے ۱۵۵۵ کے اندر فرانسیں قانون کا عربی ترجمہ کیا گیا پھراس قانون کے نفاذ کے لیے مخلوط عدالتیں قائم کی گئیں، یہاں تک کہ ۱۸۸۱ء میں بہی قانون مصر کا سرکاری قانون من گیا، اور تمام عدالتوں پراس کی پابندی لازم کردی گئی، هر 193ء میں مصر کی بیگی شرعی عدالتوں کو بھی یکسرختم کردیا گیا۔

ای طرح کاعمل ہر سلم ملک میں دہرایا گیا، اور بالآخر چود ہویں صدی ججری کے نصف تک تمام مسلم ممالک میں (سعودی عربیہ کا استثناء کر کے) وضی قوانین ہر کاری قوانین کی حیثیت سے نافذ ہو گئے، انا لله وانا البیه راجعون -

ع چوں کفراز کعبہ برخیز دکجاما ندمسلمانی بیاس دور کاسب ہے بردافقہی نقصان ہے،اس پرامت مسلمہ جس قدرسو گوار ہو کم ہے۔

# فقهى انقلاب كادور

اوراس دورکا خوشگوار پہلویہ ہے کہ نقبی ذخائر کے نشرواشاعت کی طرف کائی پیش رفت ہوئی ، بہت کی نادرونایاب کتابیں اور مخطوطات زبورطبع سے آراستہ ہوئے بچھلے ادوا ریس نشرو اشاعت کانہ یہ مزاج تھا اور نہ یہ وسائل ومواقع میسر سے ،اس لیے بہت سے قیمتی علمی سرمایے مختلف جنگوں میں ضائع ہوگئے ، جن کا کوئی متبادل آج دنیا کے پاس موجو ذبیس ہے،اس لحاظ سے ہمارایہ دور بڑا فیمتی اور وصلہ افزاء ہے،اس طرح مختلف مکا تب فقہیہ کی کتابیں اور فقہاء کے ہمارایہ دور بڑا فیمتی اور وصلہ افزاء ہے،اس طرح مختلف مکا تب فقہیہ کی کتابیں اور فقہاء کے آراء ملمی دنیا کے سامنے آئے اور لوگوں میں حقیق دمواز نہ کا ایک نیار بحان بیدا ہوا، جے ہم علمی انتقاب کہہ سکتے ہیں۔

# تدوين قانون كأثمل

ای طرح اس دور میں موضوعاتی ترتیب پر نقبی احکام کومرتب کرنے کار بحان پیدا ہوا، کہ ہر موضوع ہے متعلق احکام جدید فنی ترتیب پرالگ الگ مجموعے میں جع کر دیئے جائیں ،ای کوآج کی اصطلاح میں قانون سازی کاعمل کہتے ہیں، اس میں نئے قوانین کی تخ تی نہیں ہوتی ، بلکہ قدیم فقہی قوانین کی ترتیب جدیداور تطبیق کاعمل ہوتا ہے۔(۱)

یوں قانون سازی کاری تصور بہت قدیم ہے، کہاجاتا ہے کہاس سلسلے کا سب سے قدیم عمل مندیم قبل میں قانون مورانی ہے، پھروہ ہے قبل میں رومیوں کے الواح دواز دہ کا ظہور ہوا، پھراس کے العدیم سے قانون مودات میں العدیم سے میں جسٹی نین کا مرتب کردہ مجموعہ تو انین سامنے آیا...... قدیم ترین قانونی مسودات میں قانون مانوالہندی، دمجموعہ بوخور لیں الفرعونیة 'اور مجموعہ صولون الاغریقیہ بھی کانی مشہور ہیں۔ قانون مانوالہندی، دمجموعہ بوخور لیں الفرعونیة 'اور مجموعہ صولون الاغریقیہ بھی کانی مشہور ہیں۔ عصر جدید میں سب سے پہلے فرانس نے اس جانب قدم برھایا، چنانچہ نابلیون نے چار

<sup>(</sup>١) اصول القانون للدكتور عبدالمنهم الصدة بص ٨٠ مر بحاضرات في نظرية القانون للدكتور : محيطي ١١م :ص٢٣٣ مر

ماہرین قانون پرمشمل ایک جماعت قانون دیوانی کا مجموعہ تیار کرنے کے لیے تھکیل دی، اس جماعت کا تیار کردہ قانونی مجموعہ نابلیون 'کے نام سے مرابی میں شائع ہوا، پھر احمایہ میں شائع ہوا، پھر احمایہ میں فرانس کا عدالتی قانون اور عوم ایو میں قانون تجارت اور قانون بحری، وحمایہ میں قانون تحقیق جرائم، اور والا ایون تعزیرات کے الگ الگ مجموعے تیار ہوئے۔

پھرفرانس کی تقلید میں بور پی ممالک بھی اس جانب متوجہ ہوئے اور المام میں نمساوی قانون ، ۹۲۸ء میں اطالوی قانون ، ۱۸۸۱ء میں سویسری قانون اور ۱۹۰۰ء میں جرمنی قانون کے مجموعے منظرعام پرآئے۔(۱)

# عہداسلامی کی تدوینی کوششیں

جہاں تک اسلامی قانون کی تدوین و ترتیب کا معاملہ ہے تو قانون اسلامی کی اساس قرآن!

عدیث اورآ ثارسان پر ہے، عام طور پر عہداسلامی کے قاضی حافظ قرآن اور محدث ہوتے تھے،

اور حدیثی مجموعے بھی ان کے پاس ہوتے تھے، جن کی طرف وہ مقدمات اور مسائل میں رجوع کرتے تھے، یہیں ہے راویوں کا اختلاف شروع ہوا ،اور آ ہتہ آ ہتہ مختلف مکا تب فقہ وجود میں آئے ، حضرت امام شافعی نے ''اصول فقہ' کے موضوع پر''الرسالہ'' جیسی شاہ کارک باکھ کرفقہی اختلافات کو ایک نقطہ پر سیمنے کی کوشش کی اور بھی کئی حضرات نے نقبی وحدت پیدا کرنے کی کوشش کی اختلافات تھا، مثلاً

ج عباس خلیفه ابوجعفر منصور نے پوری مملکت کو 'مؤطامالک'' کی فقہی آراء پرجع کرنا چاہا گرخود حضرت امام مالک نے اس سے اختلاف کیا ، اور فقہی اختلافات کو باتی رہنے کی تلقین کی ، امام مالک نے فرمایا احادیث رسول مختلف علاقوں میں پھیلی ہوئی ہیں ، اور 'مؤطا'' تمام حدیثوں کی جامع نہیں ہے۔ دوسر کے نظوں میں اس کواس طرح کہا جاسکتا ہے کہ منصور نے سرکاری سطح پرارادہ کیا کہ قانون اسلامی کا کوئی ایک مجموعہ مدون ہوجائے ،جس کومملکت کے آئین کا درجہ دیا جاسکے، مگرامام مالک کے اختلاف کی بناپر بیکام آ گے نہ بڑھ سکا،اور بات محض تجویز کی حد تک رہ گئی۔

این المقفع کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اس نے خلیفہ منصور کو یہ تجویز پیش کی تھی کہ قتی آراء میں اختلا فات کی بنا پر ملک میں آئینی بحران پایا جاتا ہے، جس سے اموی حکمرانوں نے پہلے بھی غلط فائدے اٹھائے ، اور بہت سے مظالم کے لیے ان کوراہ مل گئ، اس لیے اگراختلا فی مسائل میں امیر المونین خور فر ماکر کوئی ایک راہ نکال دیں اور ای کوقول فیصل مان کرعد التوں میں نافذ کیا جائے ، تو ملک ہے آئی انتشارختم ہوسکتا ہے۔

ابن المقفع کی اس تجویز کا ذکراس دور کے متند تذکروں میں نہیں ملتا البته اس تجویز کا ذکر خودابن المقفع نے اپنی کتاب میں مدلل طور پر کیا ہے۔(۱)

اور افرا میں میں ہے۔ خلفاءعباسیہ نے اپنے دور میں مذہب حنی کوسر کاری سرپرستی دی، اور افرا افرا و تضا کے لیے اس کومعیار بنایا۔

جی مغربی عرب کے ممالک میں موحدین کے دور میں ابولیتقوب الثالث اٹھا، اوراس کے قاب الثالث اٹھا، اوراس کوقانونی اوراس کوقانونی اوراس کوقانونی ایست دی، (۲)

<sup>(</sup>۱) آثاراین آمنتنع: رسالیة السلطان:ص۳۵۳–۳۵۳ر

<sup>(</sup>٢) تاريخ الغ**ق**ه الاسلام كعلى حسن محبد القادر :ص•٣٠ر

کے مطابق افتاء اور قضاء کولازم قرار دیا گیا، البتہ یہ پابندی عبادات میں نہیں تھی، عبادات میں عیاروں ندا ہیں عاروں ندا ہیں عیاروں ندا ہیں سے سی بھی ند ہب بر مل کرنے کی آزادی تھی۔

جلام مس عدالتیں بھی شافعیہ کے کنٹرول میں رہیں، اور بھی ان میں جاروں نداہب کے کنٹرول میں رہیں، اور بھی ان میں جاروں نداہب کے فقہاء کا اشتراک رہا ہمین سولہویں صدی کی ابتداء میں جب عثانیوں نے مصر کو فتح کیا تو یہاں بھی ندہب حنی کولازم کر دیا گیا، مغربی عرب کے ممالک شام، عراق، لبنان، اور اردن تمام کا حال بہی تھا، ندہب حنی کی یا بندی ان تمام پرلازم تھی۔

کے اس طرح تدوین فقہ کی تاریخ میں سرکاری ندہب کا تصور پہلی ہارعثانیوں کے عہد حکومت میں سامنے آیا، پھرای تصور کے پیش نظر سلطان سلیمان اول نے (جس کوسلیمان الکبیریا سلیمان القانونی بھی کہا جاتا ہے) شیخ الاسلام ابوالسعو دکوتر کی کے حالات کے تناظر میں فدہب حنفی کے مسائل کا ایک مجموعہ تیار کرنے کا حکم دیا، چنانچیشخ الاسلام موصوف نے '' قانون نامہ سلطان سلیمان' کے نام سے ایک فقہی مجموعہ مرتب کیا، یہ سولہویں صدی کے نصف کی بات ہے۔

پھرسلطان سلیمان نے جامع مسجد کے امام وخطیب شخ احمد اکسی کونقہی مسائل کا ایک مختصر مجموعہ تیار کرنے پر مامور کیا، چنانچ شخ نے دملتی الا بح' کے نام سے انتہا کی عظیم علمی کتاب تیار فرمائی جوفقہ نفی میں مرجع کا درجہ رکھتی ہے۔

# فتأوى مهندسيه

ستر ہویں صدی عیسوی میں سلطان محمد اورنگ زیب بہادر عالمگیر (۱۰۳۸–۱۱۱۸ه) نے تخت نشنی کے چارسال بعدایک شاہی فرمان کے ذریعے علماء کی ایک جماعت کو فد جب خفی کی ظاہر الروایات، مفتی بہ، اور معمول بہر دایات، یاوہ نوادر الروایات جن کوعلماء فد جب نے قبول کرلیا ہوان کا ایک فقتی مجموعہ تیار کرنے کا تھم دیا، اور اس جماعت کا سر براہ شنے نظام بر ہان پوری کو بنایا، جوقاضی نصیرالدین بر ہان پوری کے شاگر دیتے، اور فقہ وفاوی اور علوم اسلامیہ پر گہری نگاہ رکھتے تھے، اور ان

کویہ اختیار دیا کہ وہ دار الحکومت دہلی اور ہندوستان کے منتخب علاء کا ایک بور ڈنٹکیل دیں اور ان کے اجتاعی مشورے سے بیظیم الشان کام انجام دیں علاء کے لیے وقع وظائف اور دیگر اخراجات کی منظوری بھی دی، چنا نچہ ای الشان کام انجام دیں علاء کے لیے وقع وظائف اور دیگر اخراجات کی منظوری بھی دی، چنا نچہ ای الشان کام کا آغاز ہوا اور مسلسل آٹھ سال کی محنت کے بعد المن ایو مطابق محلای بیا یہ بھیل کو پہونچی ، بیانتہائی معتبر اور جامع کہ اب بیا یہ مختل کو پہونچی ، بیانتہائی معتبر اور جامع کہ اب بیہ کاب ہے، فاوی کی اصل زبان عربی ہے ، اور چھ خیم جلدوں پر مشمل ہے، تقریباً تمین ہزار صفحات بربیہ کتاب بھیلی ہوئی ہے، کتاب کے آغاز میں فقد اسلامی اور اصول فقد کے موضوع پر ایک مفصل عالماند دیبا چہ بھیلی ہوئی ہے، کتاب کے آغاز میں فقد اسلامی اور اصول فقد کے موضوع پر ایک مفصل عالماند دیبا چہ بھیلی ہوئی ہے، کتاب کے آغاز میں فقد اسلامی اور اصول فقد کے موضوع پر ایک مفصل عالماند دیبا چہ بھیلی ہوئی ہے، کتاب کے آغاز میں فقد اسلامی اور اصول فقد کے موضوع پر ایک مفصل عالماند دیبا چہ بھیلی ہوئی ہے، کتاب کے آغاز میں فقد اسلامی اور اصول فقد کے موضوع پر ایک مفصل عالماند دیبا چہ بھیلی ہوئی ہے، کتاب کے آغاز میں فقد اسلامی اور اصول فقد کے موضوع پر ایک مفصل عالماند دیبا ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی سے ، جو تین سو (۳۰۰ سے) صفحات پر مشتمل ہے۔

اس کتاب کی ترتیب سے قبل بادشاہ نے فقہ وفقاوئی سے متعلقہ کتابوں کا ایک عظیم الثان کتب خانہ تیار کرنے کا تھم دیا، اور شاہی تھم پر دنیا کے مختلف علاقوں سے متند دنایا ب کتابیں شاہی کتب خانہ میں جمع کردی گئیں، اس کتاب کی ترتیب ، کتابوں کی فراہمی اور مجلسی آ مدور دفت کے اخراجات ، ادر علماء کے وظا کف پراس وفت دو (۲) لا کھر و پے صرف ہوئے ، جو آج کے لحاظ سے قریب دو (۲) کروڑ سے بھی زیادہ ہے۔

اس کتاب کی ترتیب سے سلطان کواتی ولچی تھی کر دوزایک وقت مقرر پر ملانظام کے ذریعہ اس کے چند صفحات خود ملاحظہ فرماتے تھے، اور اپنی رائے اور مشورہ سے نواز تے تھے، اس سلسلے کے بعض دلچسپ واقعات کتابوں میں مذکور ہیں، جن سے بادشاہ کی حاضرہ ماغی اور علمی بصیرت کا اندازہ ہوتا ہے۔

اس قتم کا ایک واقعہ شاہ ولی اللہ الدہلویؓ نے اپنے والد شاہ عبدالرجیم دہلویؓ کے حوالہ سے بیان کیا ہے، کہ ملانظام الدین روزانہ بادشاہ کے حضور حاضر ہوکر فتادی کے چند صفحات سایا کرتے بیان کیا ہے، کہ ملانظام الدین روزانہ بادشاہ کے خوٹ اوراصل متن کو ملا دیا، جس سے مطلب خبط ہوکررہ گیا، عائمگیرنے نوراً مداخلت کی اور ملانظام سے اس کا مطلب دریا فت کیا، ملانظام دم بخو درہ ہوکررہ گیا، عائمگیرنے نوراً مداخلت کی اور ملانظام سے اس کا مطلب دریا فت کیا، ملانظام دم بخو درہ گئے، اورانہوں نے اپنی غلطی اور کوتا ہی پر معافی ما گئی۔(۱)

<sup>(</sup>۱) حیات ولی ازمولوی محمر حیم بخش

فراوی عالمگیری کی ترتیب کے وقت تقریباً تمام ہی فقہی ذخیرے (جوہمارے ماضی کاعظیم سرمایی تفا) ہے استفادہ کی کوشش کی گئی،خواہ وہ مطبوعہ ہو یاغیر مطبوعہ تلمی مسودات ہوں یا قابل اعتماد مفتیوں کے فرآدی ،ان میں اہم ترین کتابیں بیچیں۔

## (۱) شرح وقایه:

وقامہ فقہ اسلامی کی انتہائی معتبر کیاب ہے، اس کی شرح عبداللہ بن مسعود نے میں ہے جیس کی، جو جارجلدوں میں شرح وقالیہ کے نام ہے مشہور ہے، اس کے خلاصہ کو نقالیہ کہا جاتا ہے۔

#### (۲) قدوری:

یہ کتاب ابوالحسین احمد بن محمد قد دری کی ہے، پانچویں صدی ہجری کی تصنیف ہے، انتہائی مخضر متن ادر معتبر کتاب ہے۔

#### (٣) قنايه المنايه:

مجم الدین بختیاری کی تصنیف ہے، اچھی کتاب ہے۔

## (٣) كافى:

ریمدالتی فیصلوں کا مجموعہ ہے جس کوامام محمد نے اپنی مبسوط میں درج کیا ہے، اور شاہد محمد بن محمد خفی اس کے مؤلف ہیں ۔

#### (۵) هدایه:

یے شخیر ہان الدین علی بن ابو بکر مرغینانی کی مشہور کتاب ہے، انتہائی معتبر کتاب ہے، ما خذ کا درجہ رکھتی ہے، نصاب میں شامل ہے، اس کا انگریزی ترجمہ بھی ہوچکا ہے جس میں (HAMILTON) کا ترجمہ مشہور ہے۔

#### (Y) منية المصلى:

سعیدالدین کاشغری اس کتاب کے مصنف ہیں ، کتاب بہت مختصر لیکن قابل اعتاد ہے، اس کی شرحیں صغری اور کبری کے نام ہے مشہور ہیں ،علامہ ابراہیم حلبی کمیرنے اس کی مبسوط شرح

غدیۃ استملی کے نام سے کھی ہے۔

#### (٤) مختصر الطحاوى:

بدر تضیم جلدوں میں مشہور مصری نقید ابوجعفر احمد بن محمد بن مطامت کی تصنیف ہے۔

## (٨) فتح القدير:

میہ ہدایہ کی مبسوط شرح ہے، جارجلدوں میں ہے، پہلی دوجلدیں ابن ہمام محدث کبیر نے اور دوسری دوجلدیں مفتی احمد شمس الدین نے کھی ہیں۔

# (۹) محیط برهانی:

بدبر ہان الدین محود کی کتاب ہے، عام طورے محیط کبیرے نام سے مشہور ہے۔

## (١٠) محيط السرخسي:

یے فقہ کی تین متند کتابوں ، کبریٰ ، وسطیٰ ، اور صغریٰ کا مجموعہ ہے ، علامہ رضی الدین خلف مجمہ سرحسی نے اس کومرتب کیا ، بیدس ضخیم جلدوں میں ہے۔

#### (II) **مبسوط:**

یے کتاب الاصل کے نام سے مشہور ہے، امام محمد بن الحن الشیبانی کی تصنیف ہے، اور ظاہر الروالية کے ما خذیس سے ایک ہے۔

## (۱۲) جامع کبیر حسیدی:

یہ جامع الکبیر کی اچھی عالمانہ شرح ہے، جس کوجلال الدین بن محمہ بن احمہ بخاری نے ترتیب دیا ہے۔

#### (۱۳) الجامع الصغير:

امام محمر کی تصنیف ہے قدیم ما خذ میں سے ہے،۱۵۳۲راہم موضوعات سے بحث کرتی ہے،مسلمانوں کے ابتدائی وور حکومت میں کوئی مسلمان قاضی اس کتاب سے بے نیاز ہوکر مقد مات کے فیصلے نہیں کرسکتا تھا۔

#### (١١١) المتوازل:

امام ابواللیث سمر قندی (م ۲ سے سے) کی بے نظیر تصنیف ہے، اس میں ابندائی عہد اسلام کے قاضع ل کے فیصلوں ، فقہاء کی آراء اور مفتیوں کے فناویٰ کوجمع کیا گیا ہے۔

## (١٥) السراج الوهاج:

حدادعبادی نے یہ 'شرح قد دری' کے نام تے رکی ہے، بعض علاء کے نزدیک بیزیادہ قابل اعتبار نہیں ہے۔

#### (۱۲) مختار:

اکیطرح کانگسٹ یا نوٹ بک ہے،اس کے مصنف عبداللہ بن محمود موصلی ہیں،اور خود ہی شرح بھی لکھی ہے اور ہر نصلے میں امام ابو صنیفہ ہی کا حوالہ دیا ہے، بیر کتاب علماء میں مشہور ہے۔

#### (٤٤) النخيرة:

امام برمان الدین صاحب محیط کبیر کی تصنیف ہے، بہت متنداور معتبر ہے، و خیرة الفتاویٰ کے نام ہے معروف ہے۔

#### (١٨) غياث البيان:

دس جلدوں میں ہے ابوالخیر شافعی عمر انی کی تصنیف ہے، ای نام سے ایک کتاب اور ہے جس کو ابوا سے ان اس عمل بن طبر ک نے تر تیب دیا ہے، آپ امام محمر کے شاگر دیتھے۔

#### (١٩) البرجندي:

ابوالعلى برجندي كي وقايي سغير كي شرح كانام ہے۔

#### (٢٠) بدائع الصنائع:

تخفة الفقهاء (تمن جلدوں میں ہے) کے طرز پرعلامہ کا سانی کی انتہائی معتبر کتاب ہے، اس کتاب کی تصنیف کھل ہوئی تو تخفة الفقہاء کے مصنف علامہ سمر قندی بقید حیات تھے۔

#### (٢١) جامع المضمرة:

جمال الدین یوسف بن محدنے قد وری کی بیشرح لکھی ہے، ریاست رامپور کے کتب خانہ میں اس کی ایک کا پی موجود ہے۔

## (۲۲) بحرالرائق:

مشہورنقیہ زین العابداین نجیم مصری کی تصنیف ہے، انتہائی معتبر کتاب ہے۔

## (۲۳) ينابيع:

بر مان الدین بن محمد بن عبد کی کتاب ہے، جوقد وری کی شرح ہے۔

#### (۲۳) النقایه:

بدوقابيك متن كاخلاصه

## (۲۵) الزيد:

الزیادة کی متعدد شرحوں میں ہے ایک شرح ہے، الزیادة میں امام محرفے امام ابو یوسف یے کے دروس کوجع کیا ہے۔

#### (۲۲) عنایة:

دوجلدوں میں یہ ہدایہ کی شرح ہے، جس کوشنخ اکملِ الدین محمد بن محمد ہابرتی نے مرتب کیا جوکسی زمانہ میں ایشیائے کو چک میں بہت مقبول تھی۔

#### (١٤) التهذيب:

جامع الصغیر کی دوجلدوں میں بیشرح ہے،جس کومختار بن حسن بردوی نے تصنیف کیا۔

## (٢٨) المنتقىٰ:

اس کے مصنف تھیم ابوالفصل محمد ہیں یہ کتاب اب نایاب ہے، اس کے مصنف کا یہ کہنا ہے کہ اس کتاب کوتر تنیب دینے سے قبل فقہ پر تین سو کتا بوں کا مطالعہ کیا تھا۔

## (٢٩) الظهيرية:

یے طہیرالدین ابو بکر محمہ بخاری کا بہت قابل قدر اور قابل اعتاد مجموعہ ہے، اس میں عام طور پرزندگی میں پیش آنے والے مسائل لکھے گئے ہیں۔

## (٣٠) الاختيار؛

ابوالفضل مجدالدین عبدالله ان محمد الموصلی الحقی (م ۱۸۲۳ هه) اس کتاب کے مصنف ہے، متن کے جونو ک حاشیہ میں لکھے ہیں اس کو مختار کہتے ہیں ،مصنف نے خود ہی اس کی شرح مجمی لکھی ہے۔

## (٣١) فتاوى تاتارخانى:

فیروزشاہی عہد حکومت میں وزیراعظم خان اعظم تا تار خال کے حکم پرے کے بیے میں متاز عالم دین وفقیہ مولا تا فریدالدین دہلوی نے مرتب کیا اورا کیے تول میں عالم بن علی کا نام لیاجا تا ہے، یہ (چراغ راہ: جارص ۱۱۷) ہدایہ کے طرز پر مرتب کی گئی ہے، اور کافی جزئیات کو اکٹھا کیا گیاہے، یہ انتہا کی متند کتاب ہے، درمخار، الد شاہ وغیرہ میں اس کے حوالے بکٹرت ملتے ہیں، یہ کتاب عرصہ سے نایاب تھی، البتہ کچھ ننج خدا بخش لا تبریری پٹند ، سالار جنگ میوزیم حیدرآباد ، اور مدر دلا ببریری دہلی میں موجود تھے، ان کی مددسے قاضی ہواجسین دہلوی نے تھے تعلیق کا کام ، اور مدر دلا ببریری دہلی میں موجود تھے، ان کی مددسے قاضی ہواجسین دہلوی نے تھے تعلیق کا کام کیا اور حکومت ہندنے چار جلدوں میں دائرۃ المعارف حیدرآباد سے شائع کیا، بعض لوگوں نے لکھا ہے کہ یہ کتاب ہیں جلدوں میں ہے۔

## (rr) فتاوىٰ غياثية:

ساتویں صدی جمری میں سلطان غیاث الدین بلبن کے عہد حکومت میں مشہور فقیہ امام داؤد بن بوسف انخطیب نے مرتب کیا ،اس میں روز مرہ کے مسائل ہیں ، بیہ کتاب بہت مختصر ہے، امام داؤد بن بوسف انخطیب نے مرتب کیا ،اس میں روز مرہ کے مسائل ہیں ، بیہ کتاب بہت مختصر ہونے دالی ہے، ہند دستان میں مرتب ہونے دالی قادی کی پہلی کتاب ہے، مکتب اسلامی کوئٹ سے شائع ہوئی ہے۔

# (٣٣) خلاصة فتاوى قاضى خان:

فيخ الوم طهير الدين احمد بن احمد بن الوثابت حفى كاتصنيف هم و الحيين وفات ماكي

## (٣٣) طنبة الحقائق:

قوام الدين محمر بن محمد البخاري كي تصنيف ٢-

## (٣٥) معراج الدراية:

شخ اقوام الدین محمہ بندمحمر ابخاری الکاکی (م وہم مے سے) کی تصنیف ہے۔

#### (۳۲) برمانیة:

صدر الاسلام طاہر بن محمود بن احمد برھان الدین الکبیر عبدالعزیز (م۴۰۵ھ) ابخاری الحقیٰ کی تصنیف ہے۔

#### (٣٤) جوهرة النيرة:

قدوری کی شرح ہے، ابو بکر الحدادی کی تصنیف ہے۔

#### (۳۸) كفاية:

ہداید کی شرح ہے احمد بن محمود بن البخاری الصابونی الحقی کی تصنیف ہے، ن

## وفات ۸<u>۰۵ ھ</u>ے۔

## (۳۹) فتاوی بزازیة:

شخ حافظ الدین محمد بن شهاب المعروف بابن الزاز الکردی الحفی متوفی مختلف کتابول سے فقاوی کی تختیم کا گئی ہے، اور دلائل کی قوت کے لحاظ سے ترجیحات بھی بیان کی گئی ہیں۔

## (٣) فتارى الصغرى:

فیخ عمر بن عبدالعزیز المعروف بحسام الدین شهید کی تصنیف ہے، س وفات

۲ موجے۔

(٣١) فتاوي الكبري:

احد بن محر بن الى برحنى كالصنيف ب،اس من نادرمسائل كوبيان كياميا ب-

(٣٢) خزانة الفتاوى:

يشخ امام طاهر بن احمد البخاري السرحى صاحب الخلاصة (م٥٣٢ه) كي

تھنیف ہے۔

(٣٣) مختار الفتارئ:

امام برمان الدين على بن ابي بكر مرغيناني (التوفي ١٥٣٠ هـ) كي تصنيف ٢٠-

(۳۳) فتاری سراجیة:

ميسراج الدين اوشي كي تصنيف ہے،اس ميں بھي نا درمسائل كابيان ہے۔

(٣٥) خزانة المفتين:

شیخ امام حسین بن محمر السیقانی حنی کی کتاب ہے، بہت ضخیم ہے، فروعات زیادہ ہیں۔

(٣٦) النهر الفائق:

کنزالدقائق کی شرح ہے، مولانا سراج الدین عمر بن نجیم (متوفی هواج کی

تھنیف ہے۔

(٣٤) كنز الدقائق:

ية فروع حفيه كي انتهائي معتركتاب ب، شخ الوالبركات عبد الله بن احمد المعروف

بحافظ الدین مفی کی تصنیف ہے، من وفات <u>وا کھے</u>۔

(۳۸) تنویر:

یشخ سٹس الدین محد بن عبد اللہ الحقی متوفی سم و اللہ کی تصنیف ہے، متعدومتون کے مسائل کوجمع کیا گیاہے، اور جزئیات بھی خوب ہیں -

## (۳۹) فتاری نسفیه:

میے جم الدین عمر بن محمد سعی المعروف به سمر قندی (متوفی عراصیه) کے آباد کی کا

مجوعدے۔

#### (۵۰) سرخسی:

یش الائمہ محمد بن احمد بن ابی مہل السرحسی (متوفی سرمہم ہے) کی کتاب ہے، غاص بات رہے کہ یہ کتاب امام مرحسی نے جیل ہے بغیر کسی کتاب کا مطالعہ کئے بغیرا الملاء کرائی۔

(۵۱) شمنی: (۵۲) تمارتاشی

(۵۳) نقاية لابي المكارم (۵۳) غياث السراجي

(۵۵) فصول عدية (۵۲) جواهر الاخلاطي

(۵۷) حوى القدسى (۵۸) التجنيس الماضى

(٥٩) فتاوي المحسية (٢٠) غبى العزة

(١١) مجموع البحرين (١٢) خزينة الفقة

وغیرہ....ان کے علاوہ اور بھی بہت کی کما بیں ہیں جن کی تحقیق نہ ہوسکی۔

کتابوں کی اس طویل فہرست ہے اندازہ ہوتا ہے کہ فناوی عالمگیری میں کس قدر محنت و تحقیق ،ادراستقراء و تنج سے کام لیا گیا ہے۔

# ترتيب فآوي ميں شريك علماء

(۱) ملانظام الدین برهان پوری:

آب اس جماعت نقبهاء کے صدر تھے، آپ ہی کوشاہی فرمان کے ذریعہ بیا افتار دیا گیا تھا کہ علماء دنقبهاء کی ایک ایس مجلس تشکیل دیں جوفناوی کی تدوین کا کام کرے۔

آب بربان بورمس بيدا موسة ، قاضى نصير الدين بربان بورى سے ابتدائى تعليم حاصل كى ،

جن ہے شہنشاہ جہا تکیرناراض ہو گیا تھا، اور سزائے موت کا اعلان کیا تھا، آپ اس سے بیخے کے لیے جاز چلے گئے، اور یانچ سال بعد واپس آئے۔

شیخ نظام نے عالمگیری طازمت اس وقت افتیاری جب عالمگیروکن کے وائسرائے بن کر گئے تھے، اور آخروقت تک اور تگ زیب کے معتمد علیہ رہے، شیخ اپنی ذبانت، علمی مسلاحیت اور دیانت اور ایانت کی وجہ سے بہت مشہور تھے، عالمگیران کا احترام کرتے تھے، اور بڑی مراعات دے رکمی تھیں، کہاجا تا ہے کہ شیخ سرکاری کاموں سے فراغت کے بعد عالمگیر کواحیا والعلوم للغز الی کا درس و سے تھے، شیخ ایک وجید اورصحت مندانسان تھے، ای علیہ ہونے کے ساتھ بہادر سپاہی بھی تھے، شیخ ایک وجید اورصحت مندانسان تھے، ای ای درس انتقال کیا، اور آخر تک صحت اچھی رہی، قبر مبارک بر مان پور میں ہے۔

ان کے علاوہ جن بزرگوں نے اس کا عظیم میں شرکت کی ان کی تعداد چالیس سے پچاس بتائی جاتی ہے، مگران کے حالات کسی ایک کتاب میں موجود نہیں ہیں، متفرق طور پر بعض کے حالات ملتے ہیں، ان کے اساء گرامی ہے ہیں:

- (٢) ملاوجيدالدين كوپامكوي
  - (۳) ملاحامد جونپوري
- (۴) قاضی محمد سین جو نیوری
- - (۲) سيدنظام الدين شوى
  - (٤) ملامحر جميل صديقي جونپوري
  - (۸) مولانامحمد شفيع سرهندي ربهاري
    - (٩) قاضى محمد ابوخير مصفحوى سندهى
      - (١٠) لا ابوداعظ هرگامی بدایونی
        - (۱۱) ملاوجيدالرب

- (۱۲) ملاضیاءالدین محدث
- (۱۳) سيدمحمر قنوجي
- (۱۴) شیخ رضی الدین بھا گلپوری
  - (۱۵) ملامحمراكرم لا موري
  - (١٦) مولاناسيدمحمرفائق
- (١٤) قاضى على اكبر سعد الله خاني
  - (۱۸) سيدعنايت الله مونگيري
- (١٩) ملاغلام احمد لا موري
- (۲۰) ملائضیج الدین جعفری بچلواروی
  - (۲۱) شخاحرخطیب
  - (۲۲) شخ محرغوث کا کوری
  - (۲۳) اميرميرانعلامه ابوالفرح
    - (۲۴°) ملاابوالحن در بھنگوی
  - (۲۵) شخ عبدالفتاح جونبوري
  - (٢٦) قاضى عظمت الله لكصنوى
  - (٢٧) مفتى ابوالبركات د بلوى
  - (۲۸) قاضی عبدالصمد جو نپوری
    - (۲۹) قاضي محمد دولت فتحوري
    - (۳۰) مولانامحرسعيدسهالوي
      - (m) شاه عبدالرحيم د بلوي
  - (mr) ملاحيدرقاضي خان تشميري

# عالمكيرى كافارى ترجمه

عالیگرنے اس کتاب کی اہمیت کے پیش نظر عوامی استفادہ کے لیے فاری ترجمہ کرانے کا بھی فیصلہ کیا، اور عبداللہ خلفی روی کو جوا یک بڑے عالم اور صوفی ہے، اور عربی فاری اور ترکی پر دسترس رکھتے تھے، فاری ترجمہ کے لیے ما صور فر مایا، ان کو در باری امور سے متعلی کر کے اس کا م پر نگایا اور او پی تخواہ مقرر کی، چنا نچے انہوں نے اسپیے شاگر دول کے ساتھ یہ کا م شروع کیا، لیکن معلوم نہیں کہ دہ ترجمہ کمل ہوسکا یانہیں، آج وہ نسخہ نایاب ہے، اگر چکہ تھامی ولیم بیل ( WILLIAM BEAL کر جمہ کمل ہوسکا یانہیں، آج وہ نسخہ نایاب ہے، اگر چکہ تھامی ولیم بیل ( WILLIAM BEAL OUT-LINE OF ISLAMIC ) اور بر ذاامر و خان چرت (حیات طیبہ ۲۰۰۵) اور پر وفیسر ایم اے سخستر کی ( CULTURE کی کتاب بی کا حوالہ دیا ہے، لیکن ان حضرات نے مستر کی ( CULTURE ) کے حصد دوم صفحہ ۲۲۰ ہر پوفاری کتاب بی کا حوالہ دیا ہے، لیکن ان حضرات نے کسی مشتدر کتاب کا حوالہ نہیں دیا ہے۔

البت قاوی کے پھے حصہ کا ترجمہ فورٹ ولیم کوسل کی خواہش پرقاضی محرجم الدین خان نے کیا تھا، جوسالااء میں کلکتہ ہے اور بعد میں کا نبورے کتاب الحدود کے نام سے شاکع ہو چکا ہے، جواب نایاب ہے، پٹنہ کی خدا بخش لا بسریری میں ایک غیر کمل قلمی نخہ موجود ہے، لیکن قتل کرنے والے کا نام تحریز ہیں ہے، اس کی پشت پر کتاب الحدود کا نام تحریز ہے، موازنہ سے معلوم ہوتا ہے کہ قاضی نجم الدین کے ترجمہ کی نقل ہے۔

## اردوتر جمه

اسلامی ہند کے سقوط کے بعد جب مسلمان عربی اور فاری سے بدی حد تک دور ہو مکھ ، تو مسلمانوں کواس کے اردور جمہ کی ضرورت پڑی ، اور مشہور قانون دال سیدامیر علی نے اس کا ترجمہ کیا ، جودس جلدوں میں مطبع نول کشور کھنؤ ہے اے ۱ے ۱ے میں شائع ہوا۔

# انگريزي ترجمه

انگریزی میں اس کا مکمل ترجمہ نہیں ہوا البت اس کے بعض اجزاء کا انگریزی ترجمہ این فی ای A DIGET OF MOHAMMO ) نے کیا ہے اس کا ٹام (N.B.E. BAILLA) بیلا (DEN HANIFEA & ISLAMIC INDIA)(۱)

# مجلة الاحكام العدلية

تیر ہویں صدی ہجری کے اواخر میں ترکی میں نظامی عدالتیں قائم ہوئیں، اوران کے پاس شرعی عدالتوں کے بچے عام طور پر فقد اسلامی سے شرعی عدالتوں کے بچے عام طور پر فقد اسلامی سے استے زیادہ واقف نہیں تھے، اوران میں کتب فقہ یہ سے احکام ومسائل نکالنے کی صلاحیت نہیں تھی، اوران میں کتب فقہ یہ سے احکام ومسائل نکالنے کی صلاحیت نہیں تھی، اس لیے کہ کتب فقہ یہ کا اسلوب موجودہ کتب قانون سے بہت زیادہ مختلف ہے، پھر کتب فقہ یہ میں ان میں مفتی بقول کے انتیاز کے لیے خاصی فقہ ی مہارت اختلاف فقہ ایمی بھڑت نقل ہوئے ہیں، ان میں مفتی بقول کے انتیاز کے لیے خاصی فقہی مہارت کی ضرورت ہے، جونظامی عدالتوں کے غیرشری قاضوں کو حاصل نہیں تھی۔

چنا نچاس مشکل کے لیے جدیدانداز میں سائل نقہد کی ترتیب کی تجویز سامنے آئی

مسلطان ترکی نے وزیر انساف کی سربرائی میں ملک کے نامور علاء اور مفتیان کی ایک مجلس تشکیل

دی، اور اس کو جدیدانداز میں نقبی مجموعہ مرتب کرنے کا حکم دیا، چنا نچاس مجلس نے ۱۳۵۸ھ تا

عرائی مطابق ۱۳۹۹ھ مطابق ۱۳۹۹ھ تا ۲کھائے کی مسلسل محنتوں کے بعد "مجلۃ الاحکام العدلیۃ" کے نام سے

ایک قانونی مجموعہ تیا رکیا، جس میں عبادات کوچھوڑ کرمعا ملات کے تمام ابواب شامل کے گئے،

اور جرمسکلہ برنم بھی ڈالے گئے، تاکہ دفعہ نمبر کے لحاظ سے ان کی طرف مراجعت آسان ہواور

عدالتوں کے لیے ان کا جوالہ دینا بھی ممکن ہواس میں حالات زمانہ اور تقاضائے وقت کے پیش نظر

بعض مرجوح اقوال کو بھی لے لیا گیا ہے۔

مجلّہ میں کل (۱۸۵۱) دفعات اور (۱۲) کتابیں رکھی گئیں، ہر کتاب میں چندابواب ہر ہاب میں چند فصلیں اور ہرفصل میں چند دفعات ہیں، اور ہر دفعہ پرایک نمبر ہے جس کا تتلسل اول ہے آخر تک چلاگیا ہے، یہ جدید طریقہ تندوین ہے جس کو اختیار کیا گیا۔

مجلہ میں عبادات کا موضوع شامل نہیں ہے، کہ عدالتوں کوان کی حاجت نہیں تھی ، ان کے علاوہ سولہ موضوعات ۲ ارکتابوں کے نام ہے اس میں شامل ہیں ، وہ درج ذیل ہیں۔

- (۱) البيوع
- (٢) الاجارات
  - (٣) الكفالة
  - (٣) الحوالة
    - (۵) الرهن
- (٢) الامانات
  - (٤) الهبة
- (٨) الغصب والاتلاف
- (٩) الحجروالاكراه والشفعة
  - (۱۰) الشركات
    - (۱۱) الوكاله
  - (١٢) الصلح والأبراء
    - (۱۳) الاقرار
    - (۱۳) الدعويٰ
  - (١٥) البنيات والتحليف
    - (١١) القضاء

مجلّہ کی ابتداء میں بطورتم بیدایک کتاب قواعد بھی رکھی گئی ہے، جس میں ننانوے (۹۹) قواعد کلیہ ہیں ان میں پہلا قاعدہ ہے، 'الامور بسمقاصدها''لینی معاملات میں اعتبار مقاصد کا ہے۔

اس مجلّہ کے تیار ہونے کے بعد ۱۲۹ ایھ میں شاہی فرمان کے ذریعہ مجلّہ کوآ کینی حیثیت دی گئی، اور ترکی کے زیر حکومت تمام ممالک کی عدالتوں کے لیے لازی مناخذ کی حیثیت سے اس کا اعلان کیا گیا۔۔۔۔۔ مگر م ۱۸۸ء کے بعد ہی سے اس مجموعہ قانون میں ترمیمات کا ممل شروع ہوا، اور مختلف اغراض کے تحت مجلّہ کے گئی اہم وفعات کومنسوخ کر دیا گیا، پھر رفتہ رفتہ مجلّہ قانونی طور برصرف مختلف اغراض کے تحت مجلّہ کے گئی اہم وفعات کومنسوخ کر دیا گیا، پھر رفتہ رفتہ مجلّہ قانونی طور برصرف برسنل لاء کی حد تک محد ود ہوکر رہ گیا، ۱۹۲۱ء میں ترکی حکومت نے سویز رلینڈ کے قوانین اپنانے کا فیصلہ کرلیا، ان قوانین نے مجلّہ اور ایسے ہی دوسر نے وانین کی جگہ لے لی، جوان سے متصادم ہے، (۱)

### برسن لاء کے علق سے قانون سازی

ترکی میں مجلۃ الاحکام کے تعطل اور پرسٹل لاء تک اس کے محدود ہونے کے بعد مختلف اسلامی ملکوں میں شخص احوال کے موضوع پر نقبی مجموعوں کی تیاری کا کام شروع ہوا، اس سلسلے میں پہلامل ۲ سوسا مع مطابق کے اوا یہ میں ترکی ہی میں ہوا، اور قانون حقوق العائلۃ کے نام سے ایک بہلامل ۲ سوسا مع مطابق کے اور کی بی میں ہوا، اور قانون حقوق العائلۃ کے نام سے ایک مجموعہ عدالتوں کے لیے جاری کیا گیا، لبنان میں آج تک پرسٹل لاء کے سلسلے میں اس مجموعہ پرممل مور ہاہے، (۲)

البینه احوال شخصیہ کے اس نے قانونی مجموعہ میں نکاح وطلاق کے مسائل میں صرف فقہ حنی پر انحصار نہیں کیا گیا، بلکہ حسب ضرورت تمام نداجب اربعہ سے استفادہ کیا گیا۔

🖈 بعد میں جب مصرمیں پرسٹل لاء کے قوانین نیار کئے گئے تو وہاں بھی یہی طریقہ کار

(۱) مضمون پرونیسر الین الین رونارتر کی مشرق وسطی مین قانون ج:۱، المدخل للتعریف بالفقه للاستاذ محد مصطفی هلی بص۱۱۱ والمدخل الفقهی لملاستاذ الزرقاء: ج ۱۱۰ ۲۱ – ۲۱۱ (۲) عقد الزواج و آثار هالا بی زهره: ص۲۰ ، تاریخ الفقه لملاشقر ۱۹۵

النياركيا كيا-(١)

جئ شام میں سو<u>ا و ت</u>ک ترکی کے مجموعہ کا نون '' حقوق العائلة'' رجمل موا، اور سووا و سووا

یبی قانون وہاں آج تک جاری ہے، اس نے قانون نامے میں چھ صے ہیں، (۱) کتاب الرواج (۲) کتاب الرواج (۲) کتاب الولادة ومتا کچا (۲) کتاب الولادة ومتا کچا (۲) کتاب اللهایة والنیابة الشرمیة (یعنی ولا وت وصایت اور قوامة کے مسائل) (۵) کتاب الوصیة (۲) کتاب المواریث، کل وفعات ۱۳۰۸ ہیں۔

شام کا بیقانون نامہ ترکی کے قانون العائلة کے مقابلے میں زیادہ جامع ہے، اس لیے کہ ترکی کے قانون العائلة میں وصیت اور میراث کے مسائل نہیں ہیں، جس کے لیے قاضی حضرات حضیہ کی کتابوں کی طرف رجوع کرتے تھے، جس سے اختلاف رائے بھی پیدا ہوتا تھا، ای طرح قانون نفقہ بھی اس میں موجود نہیں تھا، مسائل جربھی چھوڑ دیئے گئے تھے، جب کہ مجلة الاحکام العدلیة "میں بیمسائل فدکور تھے۔

الله مما لک مصری ایک عرصه تک واوائ کے عدائی قانون کی دفعہ ۱۳۸ کے مطابق نہ جہد حفق کے قول رائح بڑل ہوا، لیکن جب بعض عدالتی مسائل میں شکی کا حساس کیا گیا تو گئ علقوں سے لوگوں کی سہولت اور مصلحتوں کی رعایت کے لیے نہ جب حنی کی پابندی اٹھائے جانے کا مطالبہ کیا جانے لگا، چنا نچہ 191ء میں وزیر قانون کی سربراہی میں علاء وین اور ماہرین قانون کی ایک کیمیٹی تشکیل وی گئی اور اس کمیٹی نے احوال شخصیہ کے موضوع پر ندا جب اربعہ کی روشنی میں ایک قانونی مسودہ تیار کیا، جو ۱۹۱۱ء میں طبع ہوا، محربعض علاء کے شدید اختلاف کی بنا پراس کو قانونی حیثیت حاصل نہ ہوئی۔

ایس نیا قانون نامدصا در ہوا، جس کومصری ایک اہم ترین علمی سمینی نے تیار 🖈

کیا تھا،اس کمیٹی میں شیخ الازہر، شیخ المالکیہ، چیف جسٹس مفتی مصر، نائب السادۃ المالکیۃ، وغیرہ اہم ترین شخصیتیں شریک تھیں،اور قانون کا بڑا حصہ مذہب مالکی سے اخذ کیا گیا تھا۔

کے ساوہ ہے۔ علاوہ ایک اور قانون جاری ہوا، جس میں مذاہب اربعہ کے علاوہ ایک درقانون جاری ہوا، جس میں مذاہب اربعہ کے علاوہ بعض دیگر فقہی آراء سے بھی کچھ استفادہ کیا گیاتھا، اس قانون میں نکاح کی کم از کم حد بھی مقرر کر دی گئی تھی۔

السواء میں اس کا متبادل دوسرا قانون نافذ کیا گیا۔

ایکمبلس ۱۹۳۱ میں وزارت انصاف کی تجویز پرعلاء شرع اور ماہرین قانون کی ایک مجلس بنائی گئی جس کی تائید مصرکی پارلیامنٹ نے بھی کردی، اس مجلس نے کسی مذہب نقہی کی پابندی کئے بغیر آزادانہ طور پراحوال شخصیہ کانیا مجموعہ قانون تیار کیا اور نافذ کیا گیا۔ (۱)

### تدوین قانون کی غیرسر کاری کوششیں

یہ توان تدوینی کوششوں کا ذکر تھا جن کو حکومت کی سر پرسی حاصل تھی ، لیکن اسی دور میں بعض علماء نے اپنے طور پر بھی اس ذیل میں بعض کوششیں کی تھیں ، جن کوسر کاری طور پر قانونی درجہ نہیں دیا گیا ، ان کا ذکر بھی یہاں فائدہ سے خالی ہے۔

### (۱) محمد قدری پاشا:

اس سلسلے کا پہلانام مصر میں ''محمد قدری پاشا'' کا ملتا ہے، انہوں نے ''مجلۃ الاحکام العدلیۃ''
کے انداز پرمسلک حنقی کے مطابق ایک مجموعہ احکام تیار کیا، کہا جاتا ہے کہ ابتداً یہ کام ان کو حکومت مصر
کی جانب سے ملاتھا، تا کہ نابلیون قانون کی بناپر مصر کے علماء میں جو بے چینی پائی جاتی ہے اس کو دور
کیا جاسکے ۔۔۔۔۔۔محمد قدری پاشانے اپنی کتاب کو تین حصوں میں تقسیم کیا۔

<sup>(1)</sup> فلسفة التشريع: ص ١٤ ارعقد الزواج لا بي زهرة: ص ٢٠ ر، بحواله تاريخ الفقه: ١٩٧ر

حصراول: معاملات

اس کانام رکھا، ''مرشد الحیر ان فی معرفۃ احوال الانسان' اس میں ۱۹۹۱ روفعات ہیں ، اس کوحکومت مصرنے • ۱۸۹ء میں طبع کرایا۔

#### تصددوم: متعلقات وقف

اس کا نام ہے،''العدل والانصاف فی مشکلات الاوقاف'' اس میں ۲۳۲ردفعات ہیں، اس کی طباعت سو ۸ اء میں ہوئی۔

حصيرم: احوال شخصيه سيمتعلق

اس میں ہبہ، ججر، وصیت، اور میراث ہے متعلق مسائل ہیں، اس کتاب کواسلامی ممالک میں بردی مقبولیت حاصل ہوئی، اور پرسٹل لاء سے متعلق اس کومرجع کا درجہ دیا گیا۔(1)

(٢) تلخيص الاحكام الشرعية على المعتمد من مذهب ما لك

یہ دوسرا قانونی مجموعہ ہے، جس کومرحوم محمد عامر نے مسلک مالکی کے قواعد کے مطابق نئ قانونی ترتیب کے ساتھ مرتب کیا۔ (۲)

# (٣) مجلة الاحكام الشرعية على مذهب احمد

شخ قاضی احمد بن عبداللہ القاری المکی المتوفی (۱۹۵۹ء) نے مرتب کیا، اس مجلّه میں اکیس (۲۱) کتابیں بیں اور ہر کتاب میں متعدد ابواب اور ہر باب میں متعدد فصلیں بیں، اور کل ۲۳۸۲ر دفعات بیں، متوسط درجہ کے چھسو پھتر (۲۷) صفحات میں یہ کتاب پھیلی ہوئی ہے، مجلّه کی اکیس (۲۱) کتابیں یہ بیں۔

<sup>(</sup>١) فلسفة التشريع: ١٤ اربحاضرات في فقدالقانون:٢٣٦ر بحواله تاريخ الفقه: ١٩٨ر

<sup>(</sup>٢) بحوث في الشريعة الاسلامية والقانون: المجموعة الثانية : ٣٨ر بمطبوعه جامعة القاهرة : ١٣٩٧ هـ م ١٩٤٤ م

(مسائل خريد وفروخت) في البيوع ١-الكتاب الاول: (مبائل اجرت) في الايجارات ٢-الكتاب الثاني: (مسائل قرض) في القرض ٣-الكتاب الثالث: (مسائل وقف) في الوقف ٣-الكتاب الرابع: (میائل ہبہ) في الهبة ٥-الكتاب الخامس: (مسائل دہن) ٢-الكتاب السادس: في الرهن في المضمان والكفالة (ماكل ضانت) ٤-الكتاب السابع: (مسائل حواله) ٨-الكتاب الثامن: في الحوالة (مسائل وكالت) ٩-الكتاب التاسع: في الوكالة (مىائل عاريت) ١٠-الكتاب العاشر: في العارية (مسائل امانت) ١١-الكتاب الحادي عشر: في الوديعة (مبائل غصب) ١٢-الكتاب الثاني عشر: في الغصب 11-الكتاب الثالث عشر: في الحجروالا كراه (سائل يابنري اورزبروي) (مسائل شفعة) ١٢-الكتاب الرابع عشر: في الشفعة 10-الكتاب الخامس عشر: في الصلح والابراء (ماكل صلح و ابراء اور یروس کے احکام) واحكام الجوار (مسائل اقرار) ١١-الكتاب السادس عشر: في الاقرار (مىاڭلىتركت) ١٤-الكتاب السابع عشر: في الشركة ١٨-الكتاب الثامن عشر: في المساقاة و المزارعة (غصب اوركيتي وباغات کی بٹائی کے مسائل) والمغاصبة (عدالتي مسائل)

19-الكتاب التاسع عشر: في القضاء

٢٠-الكتاب العشرون: في الدعوىٰ (ماكَل وُونُ)

11-الكتاب المعادى والعشرون: في البينات والتحليف (بينه، اورشم كاحكام)

مجلّہ کے اہم مصاور درج ذیل ہیں۔

(۱) المغنى كموفق الدين البامحمه بن قدامه

(۳) الفروع تشمس الدين الي عبدالله بن كلح

(۴) شرح منتهی الارادات منصورین پونس البهو تی

(۵) القواعد للحافظ الي الفرج عبدالرحمن بن رجب

یہ دو محققین ، ڈاکٹر عبدالوہاب ابراہیم ابوسلیمان اور ڈاکٹر محمد ابراہیم احمد علی کی تحقیق کے ساتھ موسسہ رسالۃ جدۃ سے شائع ہوا، ' مجلّہ کے شردع میں محققین کی طرف سے ایک تحقیق مقالہ شامل ہے ، جس میں مجلۃ الاحکام العدلیۃ اوراس مجلّہ کے درمیان موازنہ کیا گیا ہے اور خلاصۂ بحث کے طور پریہ ثابت کیا گیا ہے کہ یہ مجلّہ ، تجلۃ الاحکام العدلیۃ کے طرز پر کھا گیا ہے ، نبج بحث ، ابواب وضول ، سب تقریبا ایک ہیں ، البتہ کچھ فرق ہے جس کی وضاحت محققین نے کی ہے۔

(الف) مثلاً مجلة الاحكام العدلية كي شروع مين دومقالي بين، جن مين ايك مقاله علم فقه كي تعريف وتقسيم مع متعلق مي، اور دوسرا قواعد كليه فقهيه سي، جن مين ٩٩ رقواعد بيان كئے گئے بين، مين وقت الديم الحسنبلة كي ابتداء مين كوئي مقدمة بين مي، البتدس مين قواعد ابن بين، مين قواعد ابن رجب سے تلخيص كركے (١٦٠) ايك سوسا محد قاعد عشامل كركے گئے بين -

(ب) دوسرا فرق میہ ہے کہ مجلۃ الاحکام العثمانیۃ ''میں سولہ (۱۲) کتابیں اور ۱۸۵۱ر دفعات ہیں جب کہ مجلۃ الاحکام الحسنبلیۃ میں ۲۱رکتابیں اور ۲۳۸۲ردفعات ہیں۔

(ج) اى طرح بعض موضوعات نع بين، جن كا ذكر مجلة الاحكام العثمانية مين نبيل

ہے، مثلاً کتاب الوقف، وغیرہ۔(۱)

<sup>(</sup>١) تاريخ الفقه الاسلامي للدكتورسليمان الاشقر: ١٩٨٠-٢٠١

(س) عرب امارات میں پندرہویں صدی ایجری کے آغاز میں السلحنة الوطنية للاجتماعات (قوى تظم برائے اجماعات) نے موسوسة تقنین الشریعة الاسلامیة "کے نام ہے ایک ضخیم مجموعہ تو انین شائع کیا،جس کی پندرہ جلدیں ہیں اور ہرجلد تقریباً ایک ہزار صفحات یر مشتل ہے۔

ای طرح اس تنظیم نے ایک اور صخیم تاریخ قانون شائع کی جس میں عہد نابلیون ہے لے کراب تک کی قانونی تاریخ اور وضعی قوانین کی تشریحات دی گئی ہیں۔(۱)

# التشريع البخائي الاسلامي

پیاسلام کے قوانین تعزیرات کا ایک مفصل مجموعہ ہے، یہ کتاب دوجلدوں میں ہے، پہلی جلد فتم عام کے بیان میں،اور دوسری جلدتتم خاص کے بیان میں ہے،اس کتاب میں مداہب فقہید، اور قوانین وضعیه کاموازن بھی پیش کیا گیاہے، پوری کتاب ۹۸۹ر دفعات پر مشتل ہے۔ اس کتاب کے مصنف ڈاکٹر عبدالقا درعودہ ایک عظیم اسلامی مفکر اور فقیہ ہیں ، ان کا تعلق اخوان المسلمين عصقه اوراس جرم مين ان كوشهيد كيا كياء انا لله و انا اليه و اجعون.

ومانقموامنهم الاان يؤمنوا بالله العزيز الحميد.

# مروجه طريقة تدوين كانقص

عصرجدید کا طریقهٔ تدوین بیرہے کہ کسی ایک موضوع سے متعلق احکام وقو اعد کوایک مجموعہ میں علمی اور منطقی بنیادوں پر مرتب کر دیا جائے ،اس طریقئر تدوین کا سب سے بروا فائدہ ہے کہ عام لوگوں کو اپنے حقوق وواجبات کاعلم بآسانی ہوجائے ، اور قاضع یں کو فیصلہ کے وقت ان کا حوالہ د<u>ین</u>انجھیآسان ہو۔

<sup>(</sup>١) تاريخ الفته الاسلامي للدكورسليمان الاشتر: ١٩٨-٢٠١/

مرظاہرہے کہ اس فائدہ کے حصول کے لیے فرکورہ طریقۂ مذوین کی ضرورت صرف انسانوں کے بنائے ہوئے قوانین کوہ، خدائی قانون (شریعۃ اسلامیہ) کواس کی حاجت نہیں ہے، خدائی قانون کے بنائے ہوئے قوانین کوہے، خدائی قانون کا سب سے براسرچشمہ دخوائی قانون کے تمام احکام ومسائل محفوظ اور مدون ہیں، اس قانون کا سب سے براسرچشمہ دخوائی تو خواصعام مسلمانوں کے سینے ہیں بھی محفوظ ہے، اس طرح اس قانون کا ورسراسرچشہ حدیث بھی علماء وحدثین کے زدیک معروف اور مدون ہے، اوران کا دن رات کا یہی مشخلہ ہے، کر آن وحدیث کے اسرار ورموز اور مسائل واحکام پڑورکرتے رہیں، اس لیے قرآن وحدیث کے لیے کی نئی تدوین کی ہرگر ضرورت نہیں۔

(۱) موجوده طریقهٔ تدوین کااگرایک طرف ده فائده ہے جس کا ذکراو برکیا گیاتو دوسری طرف اس کا بوانقصان سے ہے کہ اس طریقهٔ تدوین میں قانونی احکام نجمد ہوکررہ جاتے ہیں جمل ارتقاء کر جاتا ہے ، کاراجتها دمسدود ہوجاتا ہے ، ادرتمام لوگوں پرصرف اسی مدونہ یا مجموعہ کے مطابق عمل کرنے اور فیصلہ کرنے کی جبری پابندی عائد ہوجاتی ہے ، گویا ایک قانونی حجر ہے ، جو پوری مملکت کے فکرود ماغ پر مسلط کر دیا جاتا ہے ، اور فکرونظر کی تمام ترآزادی سلب کرلی جاتی ہے۔

اگرخدانخواستہ یمل اسلامی قانون کے ساتھ کیاجائے (جیسا کہ او پر بعض اسلامی ملکوں کے زیل میں گذرا) تو گویا کتاب دسنت کے دسیع تناظر کوڑک کر کے ایک انتہائی محد وداور تنگ گھاٹی کو افتیار کرلیا گیا، اور اس صورت میں قانون کے نقطہ نظر سے شرعی نصوص کی حیثیت محض ایک تاریخی ما خذ سے زیادہ باتی نہیں رہ جاتی ۔

(۲) اسلامی قانون میں اس طریقئہ تدوین کا دوسر ابڑا نقصان یہ ہے کہ ظنی احکام کو طعی کا درجہ دے دیا جاتا ہے، اور اجتہادی احکام کو اس جزم ویقین کے ساتھ پیش کیا جاتا ہے کہ جیسے یہ واقعۃ تکم الہی ہوں، حالا نکہ اجتہادی احکام محض ظنی ہیں، ان میں جزم ویقین کی کیفیت پیدا ہوہ تی نہیں سکتی۔

اس احساس کے پیش نظر پورپی مما لک کے کئی علماء قانون نے اس طریقۂ تدوین کی مخالفت

کی ،جن میں مرفیرست جرمن کا سافینی (SAVIGNY) ہے اس نے ساماء میں 'استجاہ العصر نو التشریع والقصناء' (تدوین قانون کا عصری رجحان) کے نام سے ایک کتاب شائع کی ،اوراس میں اس طریقت تدوین کے نقصا نات کو مدل طور پر بیان کیا ، اس کی تنقید کا بنیا دی عضر بہی تھا کہ اس سے قانون جمود کا شکار ہموجا تا ہے ، اور ہر دد کے انسانی حاجات کے لیے اس میں جس در ہے کے ارتقاء کی ضرورت ہے وہ عمل رک جاتا ہے ،محض چند دفعات اور ابحاث کو جبری قانون کاور جبل جاتا ہے۔(۱)

جہاں تک قانون اسلامی کی بات ہے تو قانون اسلامی پہلے ہی سے انتہا کی علمی اور منطق بہا ور منطق بہا ہوں سے ، تدوین کی حاجت غیر بنیادوں پر مدون ہے ، ان کی طرف اہل علم کے لیے مراجعت آ سان ہے ، تدوین کی حاجت غیر اسلامی ملکوں کو ہے ، جن کے پاس کوئی مدون قانون نہیں ہے ، اور اختلاف آراء اور زیادہ سے کے لفظوں میں اختلاف کی شدت سے بیخے کے لیے ان کوایک نقطہ وحدت کی ضرورت ہے۔

برطانیدادرامریکہ بی کو لیجئے کہ انہائی ترتی یافتہ اور مہذب ہونے کے باوجودان کے پاس کوئی تحریری مدون قانون نہیں ہے، ان کے یہاں فیصلوں کی بڑی بنیادرسم ورواج ،عرف وعادت ،اورسابقہ عدالتوں کے فیصلے اور نظائر ہیں، اور چھوٹی عدالتیں بڑی عدالتوں کے اجتہادات اور فیصلوں کی یابند ہیں۔

انگلینڈ بیں اٹھار ہویں صدی عیسوی کے کی مصنفین نے کھل کراس طریق کارے اختلاف کیا، جن بیں ایک نام' بلانستون' کا ہے، چنانچے انیسویں صدی بیں بیہ قانون پاس ہوا کہ عدالتوں کے بعض فیصلوں کے خلاف اپیل دائر کی جاسکتی ہے، اور اس کے لیے انگریزی فیصلوں کا بڑا کورٹ قائم کیا گیا۔

• کیلاء میں برطانیہ کے بعض ممبران پارلیا منٹ نے سرکاری طور پر قانون مرتب کرنے کا مجمی مطالبہ کیا، جن میں وستیوری کا نام خاص طور پر قابل ذکر ہے، کین ان کی آ واز صدائے ہازگشت (۱) محاضرات نی نظریۃ القانون:ص ۲۳۸ر،المدخل لعلوم القانونیۃ لتو نیق فرج: ۲۲۵ر

#### البت موئی، ان کی کوششیں کا میاب نہ موسکیں جس کے کئی اسباب تھے مثلا

(۱) اس تقلیدی ذہنیت کی حفاظت جوانگریزوں کا خاصہ ہے۔

(۲) برطانیہ میں رنگارنگ تہذیبوں اور مذاہب کا اجتماع ،اور ہرایک کے رسم ورواج میں شدیداختلاف ،ایک قانون کے لیے پوری مملکت کے عوام کومتحد کرنا ناممکن تھا۔

یمی حال امریکہ کا بھی ہے، اس کا بھی کوئی ایک مدون قانون نہیں ہے، ہرریاست کے مخصوص قوانین ہیں، اور بعض ریاستوں نے تواپنا الگ با قاعدہ قانون مرتب کر رکھا ہے، مثلاً ''لویزیا نا'' کی ریاست، اس نے اپنا مجموعہ قانون بطور خود فرانسیسی قانون کی روشنی میں تیار کیا ہے۔(۱)

قریب ڈیڑھ دوسوسال سے اسلامی ملکوں کے بعض مصنفین میں بیمر ایسنانہ ذہنیت پائی جارہی ہے کہ بور پی ممالک کی طرح اسلامی ملکوں میں بھی اس طرح قانونی تدوین کاعمل کرلیا جائے تو جارا ملک بھی بسماندگی کے دائرہ سے نکل کرترتی کی راہ پرگامزن ہوسکتا ہے، حالا تکہ بی محض بھول ہے قانون کی دنیا میں بورپ کوکوئی خاطر خواہ کامیا بی نہیس ملی ہے، اور ہماری ترتی کاراز بورپ کی تقلید میں نہیس، بلکہ اپنے اصل اسلامی تو انین کے سے ترنفاذ میں ہے، کاش اسلامی ممالک اپنی اس روش پرقائم رہتے جس پردہ چارسوسال قبل قائم ہے، تو غلامی اور بسماندگی کے اس دور سے شایدان کو دوچار ہونانہ پڑتا، و المحقیقة عند المله۔

# فقهى موسوعات كادور

علامہ کاسانی کے ای مقرر کردہ ہدف کے حصول کے لیے عصر جدید میں فقہی موسوعات تیار کرنے کا رجحان بیدا ہوا، خود علامہ کاسانی کا کام (بدائع الصنائع) اس سلسلے میں ایک شاہ کار کادر جدر کھتا ہے۔

موسوعہ، دائرۃ المعارف، یا انسائیکو بیڈیا سے مرادابیا مجموعہ ہے۔ جس میں موضوع سے متعلق مکمل یا اکثر معلومات اس ترتیب وتعبیر کے ساتھ جمع کردی گئی ہوں جن سے عام اہل علم ،کسی استاذ یا شرح کے بغیر پورااستفادہ کر سکتے ہوں ،اور جس میں صرف معتبر معلومات ہی جمع کی گئی ہوں ، فرضی یا شرح کے بغیر پورااستفادہ کر سکتے ہوں ،اور جس میں صرف معتبر معلومات ہوں جو گئی موسوعہ کا بنیادوں پر تخیلات اور قیاسات شامل نہ کئے گئے ہوں ، نیز حوالوں کا پورااہتمام ہو، گویا موسوعہ کا اطلاق صرف اس کماب پر ہوسکتا ہے جس میں درج ذیل خصوصیات ہوں۔

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع للكاساني: ج ارص ار

- (۱) جامعیت
- (۲) تبل رتيب
- (٣) شته و تشكفته اسلوب
- (۳) زرائع اعمادادر حوالول كاامتمام

ال طور برنقهی موسوعہ، قدیم نقهی مبسوطات ، مدونات، مطولات، اورمتون سے مخلف چیز ہے، اس لیے کہان میں موسوعہ کی فردہ بالاخصوصیات کی رعایت محوظ نہیں رکھی گئی ہے، اگر چیکہ بعض خصوصیات بعض کتابوں میں موجود ہیں، لیکن ساری خصوصیات موجود نہیں ہیں، ای لیے کسی مفصل اور جامع کتابوں میں موجود طلاق کیا جاتا ہے، وہ محض مجازی ہے، قدیم کتابوں کا اسلوب منان ذیادہ مہل نہیں ہے، اور ضرود و تحریفات کے بیان میں احاطہ کا لحاظ رکھا گیا ہے، جب کہ موسوعہ کے بیہ باتیں بہت ضروری ہیں، (۱)

### فقهى موسوعه كى ضرورت

نقبی موسوعہ کی ضرورت بعض ان مشکلات کی بناپر پڑی ، جو مذاہب اربعہ پر تحقیق و اختصاص کرنے والوں کو پیش آتی تھیں،مثلاً

(الف) نداہب اربعہ کی کتابوں کی ترتیب ایک نہیں ہے، ایک ندہب کی کتاب میں جو بات پہلے ہے دوسرے فدہب کی کتاب میں وہ بعد میں ہے، اس طرح ایک مسئلہ کسی فدہب میں جس باب کے تحت نہیں ماتا، بلکہ جس باب کے تحت نہیں ماتا، بلکہ دوسرے فدہب کی کتاب میں وہ مسئلہ اس باب کے تحت نہیں ماتا، بلکہ دوسرے کی ماتا ہے۔

اس سے ذہنی انتشار پیدا ہوتا ہے، اور مسائل کی طرف مراجعت میں دفت ہوتی ہے۔ (ب) قدیم کم آبوں میں کوئی جامع فہرست موجوز نہیں ہے جس کی روشنی میں مسائل

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفقيمة الكويعية : ج ارص ٥٣ مر

کوڈھونڈ نا آسان ہو، بعض مسائل ان کتابوں میں ایسے غیر متعلق مقامات پرآئے ہیں کہ ہادی النظر میں ان کے دہاں ہونے کا گمان بھی نہیں ہوتا، مثلاً ''اجہاض اور عزل' کی بحث شامی میں کتاب میں ان کے دہاں ہونے کا گمان بھی نہیں ہوتا، مثلاً ''اجہاض اور عزل' کی بحث شامی میں کتاب الرق کے اندر ''حکم العزل عن الامۃ'' کے تحت آئی ہے، مثر کین کے ساتھ معاملہ کی گفتگو''ا حکام الوی ''کے ذیل میں آئی ہے، وغیرہ۔

اس کی وجہ سے قدیم کتب نقہ سے استفادہ میں کانی دفت کا احساس ہوتا ہے۔ (ج) مشکل فقہی اصطلاحات کا استعال ،اور خشک اور الجھی ہوئی زبان و بیان

مجمی ان کتابوں ہے استفادہ کی راہ میں رکاوٹ بنتے ہیں۔

یمی وہ وجوہات ہیں جن کی بناپر محققین کے ذہن میں شدت کے ساتھ نقہی موسوعات تیار کرنے کا خیال پیدا ہوا۔

### فقهى موسوعه كى تاريخ

سب سے پہلی آواز اس سلسلے میں • کو ایھ مطابق ا<u>۱۹۵</u> میں پیرس میں "مؤتمر الفقہ الاسلامی" کے موقعہ پراٹھائی گئی، مؤتمر نے با قاعدہ اپنی سفارشات میں اس کوشامل کیا، کہ جدید اسلوب لغت کی ترتیب پرالیا نقبی موسوعہ تیار کیا جائے جس میں حقوق کے موضوع پر کھمل اسلامی موضوعات فراہم کی گئی ہوں۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ اس طرح کے موسوعہ کی سب سے زیادہ ضرورت مستشرقین کوتھی،
اس لیے کہ علوم اسلامی پران کے مطالعہ و حقیق کا مقصد تقیدا ور نکتہ چینی اور اس ذریعہ سے مسلمانوں میں شکوک و شبہات پیدا کرنا تھا، نقبی کتابوں میں جس انداز میں مسائل و جزئیات بھرے ہوئے ہیں، ان تک رسائل جرخص کے بس کی بات نہیں ہے، اس لیے ان کوضرورت تھی ایسے مجموعہ کی جس میں ان منتشر جزئیات کو بکی کردیا گیا ہو۔

اسموضوع يرسب سے پہلاملی اقدام ٥ يسام مطابق ١٩٥١ء مس كلية الشريعة دمثق

میں کیا گیا، اس معاملہ میں جامعہ دمشق کو تقدم حاصل ہے، اس کا کام اس موضوع پر ہونے والی کوششوں کے لیے دلیل راہ ثابت ہوا، .......جامعہ دمشق نے ابتدائی طور پر بعض اہم کام کئے، مثلاً "دمجم فقہ ابن حزم مرتب کی اور فقہی اصطلاحات کے مواقع استعال کا ایک انڈنس تیار کیا دغیرہ ۔

تیار کیا دغیرہ ۔

ا ۱<u>۳۸ چ</u>مطابق ۱۹۲۱ء میں وزار قالاوقاف المصریة نے ایک نقبی موسوعہ پر کام شروع کیا، جس کی اب تک پیندرہ جلدیں شائع ہو چکی ہیں۔

۲ مرساج مطابق کر ۱۹۱۱ء میں کویت کی وزارۃ الاوقاف والشوک نے ایک بڑے موسوعہ پرکام کا آغاز کیا، اوراس منصوب کے پہلے مرحلے کے لیے بیس ہزار (۲۰۰۰۰) کویتی دینارکا بجث منظور کیا، اوراس کے لیے ابتدائی طور پر پچاس (۵۰) موضوعات کا انتخاب کیا، کیکن ابھی صرف تین موضوعات پرکام ہوا تھا کہ اے 19 میں کام رک گیا، اورتقریباً کئی سال تک کام موقوف رہا، اس دوران فقہ خبلی کی کتاب ''المغنی'' کا مجم تیار ہوا۔

۵<u>۱۹۷ء میں موسوعہ کا کام پھر شروع ہوااور مسلسل چ</u>وسال کی محنت کے بعد <u>۱۹۸۱ء میں اس</u> کی پہلی جلد اور <u>۱۹۸۷ء میں</u> دوسری جلد شائع ہوئی۔

دراصل موسوعہ کا کام انتہائی مشکل اور دقت طلب کام ہے، کی موضوع ہے متعلق تمام فقہی

آراء واقوال کا احاطہ آسان کام نہیں ہے، پھرالی کتاب تیار بھی ہوجائے، تواس کی طباعت و
اشاعت آسان نہیں ہے، یہ کام کتنا مشکل ہے، اس کا اندازہ اس ہے ہوتا ہے کہ قاہرہ میں'' جعیۃ
الدراسات الاسلامیۃ' نے آٹھ ندا ہب فقہیہ، (حنی، ماکی، شافعی، حنبلی، زیدی، جعفری، اباضی، اور
ظاہری) کامبسوط موسوعہ تیار کرنے کا ارادہ کیا، اور کتاب الزکاح سے کام کا آغاز کیا، لیکن پندرہ
سو(۱۵۰۰) صفحات ہوجانے کے بعداس کی ہمت جواب دے گئی، اس لیے کہ ابھی تک صرف نکاح
کے ارکان دشرا لکائی کی بحث آسکی تھی، اور صفحات اسے زیادہ ہوگئے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) تراث الفقه الاسلامی:۳۷٪

بہرحال کویت کے موسوعہ کا کام جاری رہا، ابتک اس کی تینتالیس (۴۳) جلدیں شائع ہو چکی ہیں اور بیاب تک کا سب سے بڑا فقہی موسوعہ ہے، جس کی گیار ہویں جلد (مکمل) اور اٹھار ہویں جلد کا سب سے بڑا فقہی موسوعہ ہے، جس کی گیار ہویں جلد (مکمل) اور اٹھار ہویں جلد کے ایک حصر کا اردوتر جمہ اسلا مک فقہ اکیڈی دبلی کی خواہش پر حقیر راقم الحروف نے کیا ہے۔

# '' نقهی نظریات''ایک نئ <sup>نقه</sup>ی تقسیم

دورجد پرمین نقهی کتابوں کی ایک نی قتم سامنے آئی ہے، ....... "نقهی نظریات' یو فقهاء کے" قواعد فقہیہ" ہے مراد فقد اسلامی کے وہ عمومی سرچشے ہیں جن سے شرایعت کے عمومی احکام مستبط ہوتے ہیں ،اوران پر نئے مسائل ووا تعات کی قطبیق کی جاتی ہے ہیں ،اوران پر نئے مسائل ووا تعات کی قطبیق کی جاتی کی جاتی ہے ، ..... جب کہ فقہی نظریات سے مراد وہ بڑے مقاصد اور مفاہیم ہیں جن پرایک نظام حقوق کے طور پر موضوعاتی حیثیت سے مستقل کتابیں تیار کی جائیں ،مثلاً نظر بیہ عقد جن پرایک نظام حقوق کے طور پر موضوعاتی حیثیت سے مستقل کتابیں تیار کی جائیں ،مثلاً نظر بیہ فقہ وطکیت ، نظر بیہ المبیت والترام ، نظر بیہ ضمان ، نظر بیہ نیابت ، نظر بیہ فساد ، اور نظر بیہ تو قف ، وغیرہ بیہ فقہ اسلامی کا جد بید موضوعاتی مطالعہ ہے ، اور فقہ اسلامی پر تحقیق وا ختصاص کرنے والی ایک جماعت اس مصروف ہے ،اور کی کتابیں اس طرز پر کھی گئی ہیں ، (۱)

محراس نام اورتعبیر پرنظر ثانی کی ضرورت ہے،اس لیے کہ'' نظریہ''انسانی نظر وفکر کے نتیج کو کہتے ہیں، جب کہ اسلامی قانون آسانی قانون ہے،اس کو'' نظریہ'' کا نام دیناوضعی قانون کا اشتباہ پیدا کرتا ہے،اس لیے فقہاء نے'' قوانین'' کے لیے انتہائی مختاط تعبیر''احکام شرعیہ'' کی اختیار کی تھی،اور تمام مسائل کے لیے الگ الگ ابواب قائم کئے تھے۔

البته بعض معاصر اہل قلم نے اب'' نظریات'' کے بجائے'' اسلامی نظام'' کی تعبیر اختیار کی ہے، جونسبۂ بہتر ادر محتاط تعبیر ہے۔(۲)

<sup>(</sup>١) تاريخ الفقه الاسلامي للدكتورسليمان الاشتر:٢٠٨٠

<sup>(</sup>٢) المدخل لدراسة الشريعة للدكة رعبدالكريم زيدان : ٩٠ مالمدخل للفقه الاسلام لمجمد سلام مدكور: ١٨٧ر

### حدیث وفقہ کے معاجم اور قوامیس کار جحان

عہد جدید میں صدیث وفقہ کے معاجم تیار کرنے کا بھی رجمان بڑی تیزی سے پیدا ہوا، تاکہ احادیث اور مسائل کی تلاش و تحقیق کا کام آسان ہو۔

# معجم الحديث:

مجم الحدیث دراصل''احادیث کی فہرست'' کانام ہے، اور یہ کام عبد قدیم کے متھدہ محد ثین نے بھی کیا ہے علامہ سیوطی کی الجامع الصغیر،اس باب میں کانی مشہور ہے، البتة ان کا طریقہ کاریہ ہے کہ احادیث کی ترتیب حدیث کے پہلے حزف کے لحاظ ہے قائم کی گئی ہے، یعنی اگر کی کو حدیث کا پہلا لفظ یا دہوتو وہ باسمانی این مطلوبہ حدیث اس کی مدد سے نکال سکتا ہے۔

اس طریقہ میں بھی دشواری میہ پیش آتی ہے کہ حدیث کا پہلا لفظ یاد نہ ہوتواس حدیث کی تلاش بہت مشکل ہے، جاہے بقیہ پوری حدیث یا دہو۔

اس لیے عہد جدید میں ایسے معاجم کی تیاری پرتو جددی گئی جس میں صدیث کے کسی بھی لفظ سے حدیثوں کی تخصی لفظ سے حدیثوں کی تخری تا کی الفظ سے حدیثوں کی تخری تا کی تابل قدر کوشش ہے، جس کو قبول عام حاصل ہوا، گراس موضوع پرزیادہ بڑا کام مستشرقین نے کیا۔

المناسب المحم المنبرس لالفاظ الحديث المنبوئ "اسلط مين سب المجم المنبرس المحم المنبرس المناظ المحروف ا

ال مجم میں نو (۹) کتب احادیث ، بخاری صحیح مسلم ،سنن ابوداؤد ،سنن تر فدی ،سنن نهائی ،
سنن این ماجه ،سنن داری ، مؤطا امام مالک ، اور منداحمد کی مکمل فہرست دی گئی ہے ، اور لغت کے
اعداز میں اس کومرتب کیا گیا ہے ، اس کتاب نے طلبۂ حدیث کے لیے بڑی آسانیاں پیداکر دی
ہیں ،اس کوشش کی تحسین ہونی چاہئے۔

ہ ایک اور مشہور مستشرق ہولنڈی نے مفتاح کنوز النۃ کے نام سے موضوعات اور معانی کی ترتیب پر (حروف والفاظ کی ترتیب پرنہیں ) ایک مجم تیار کیا گویا یہ مجم الموضوعات ہے، یہ درج ذیل چودہ (۱۴) مشہور کتابوں کا مجم ہے:

|                    | ویں پودور ۱۱۱) ہور تمابوں ہی ہے. |
|--------------------|----------------------------------|
| (۲) صحیحمسلم       | (۱) صحیح بخاری                   |
| (۴) جامع الترندي   | (٣) سنن انې داؤد                 |
| (۲) سنن ابن ماجه   | (۵) سنن نسائی                    |
| (۸) منداحد         | (۷) مؤطاامام مالک                |
| (۱۰) سنن دارمی     | (٩) منداني داؤرالطيالسي          |
| (۱۲) سیرة این مشام | (۱۱) مندزید بن علی               |
| (۱۴) طبقات ابن سعد | (۱۳) مغازی الواقدی               |
|                    |                                  |

السمجم كاعر في ترجمه استاذ محمد فؤاد عبد الباقي نے كيا ہے۔(١)

معجم الفقه

جیسا کہ اس نے بل عرض کیا گیا کہ قدیم کتب فقہ میں جزئیات ومسائل کا اتنا پھیلاؤہ،
کہ ان کی تحقیق دہتے آسان نہیں ہے، اور اس مشکل کے لیے موسوعہ تیار کرنے کا خیال بیدا ہوا،
گرموسوعہ تیار کرنے سے پہلے ضرورت تھی کہ محققین کے لیے تمام کتب فقہیہ کے مسائل وموضوعات

<sup>(</sup>١) تاريخ التشريع الاسلامي مناع القطان: ١٠٠-١٠١ر

ی فہرست حروف ہجا کی ترتیب پرمرتب کی جائے تا کہ متعلقہ مسائل پڑھین کے لیے ہزاروں صفحات کی ورق گروانی کرنی نہ پڑے اور مختصر وقت میں کتابوں میں ان مسائل تک رسائی تسان ہوتو دراصل موسوعہ کے کام کی تحمیل کے لیے فقہی معاجم کی ضرورت پڑی -(۱)

اس نوع کی سب ہے بہلی فہرست لجنہ موسوعۃ الفقہ الاسلامی ومثق کی جانب ہے استاذ محمد المنتصر الکتانی نے دو کی ابن جزم' کی تیار کی جودارالفکر ومثق ہے دو جلدوں میں شائع ہوئی، اس طرح کی دوسری فہرست، وحاشیۃ ابن عابدین' کی سامنے آئی، پھر لجنۃ الموسوعۃ الفقہیۃ الکویت' کی جانب کی دوسری فہرست، وحاشیۃ ابن عابدین' کی سامنے آئی، پھر لجنۃ الموسوعۃ الفقہیۃ الکویت' کی جانب ہے علامہ ابن قدامہ کی کتاب ' المغنی' کی فہرست' مجم الفقہ الحسم الله کی مصریۃ الکویت، تاریخ طبع اول ۱۳۹۳ مطابق سے 19ء )

یہ بھی ایک اچھی پیش رفت تھی، جس سے محققین اور علماء کے لیے بوی آسانیاں پیدا ہوگئیں۔(۲)

#### قاموس الفقه

ریمشہور صاحب قلم جناب مولانا خالد سیف اللہ صاحب رحمانی بانی و ناظم المعبد الاسلامی حیدرآباد (در بھنگہ بہار) کی کتاب ہے۔فقہی اصطلاحات پراردوزبان میں بیہلی با قاعدہ قاموں حیدرآباد (در بھنگہ بہار) کی کتاب ہے۔فقہی اصطلاحات پراردوزبان میں بیہلی با قاعدہ قاموں ہے۔،اس کی ایک جلد شائع ہوئی ہے اور کئی جلدیں آنے کی توقع ہے۔فاضل مصنف کی محنت قابل محسین ہے۔

# علمى وتحقيقي ادارون كاقيام

اس دوری ایک بردی خوش آئند بات بیرے کی ملم و حقیق کے لیے با قاعدہ ادارے قائم کئے ، اور ماہرین فن کوان سے وابستہ کرے کتابیں اور رجال کاری تیاری کا کام شروع ہوا، جگہ جگہ جامعات اور اسلام یو نیور سیٹیاں قائم ہوئیں، پرانے اداروں میں مصرکا جامع از ہر، اور تو نس کا جامعات اور اسلام یو نیور سیٹیاں قائم ہوئیں، پرانے اداروں میں مصرکا جامع از ہر، اور تو نس کا جامعہ الام میں ایک شعروف ہے، کیکن ٹی جامعات کی تعداد بہت زیادہ ہے، اور ان کی وجہ سے عالم اسلام میں ایک شخصی احیاء کا کام شروع ہوا، جامعۃ الامام محمد بن سعودر یاض سعودی عرب، جامعۃ امرو مان الاسلام میں ایک شخصی احیاء کا کام شروع ہوا، جامعۃ الامام محمد بن سعودر یاض سعودی عرب، جامعۃ اسلامیۃ در العلام دیو بند، دار العلوم ندوۃ انعلماء کھنو، مظاہر علوم سہار نپور جامعہ نظامیہ حیدر آ با دوغیرہ بیوہ قظیم علمی و تحقیقی ادارے ہیں، جنہوں نے علمی دنیا کو وقع علمی کتابیں بھی دیں، ادراو شیخ در ہے کے رجال کاراور مصنفین بھی پیدا کے، فالحمد الله علی ذلك.

ای کے ساتھ مختلف ملکوں میں علمی اور نقبی اکیڈ میاں ادر ادار دن کا قیام عمل میں آیا ،ان کے برحد دور رس اثر ات مرتب ہوئے ،ان میں سے بعض کا تذکر ہ بطور مثال کیا جاتا ہے۔

### (١) مجمع البحوث الاسلامية

میدا ۱۹۱۱ء میں جامعہ از ہر میں قائم ہوا، اس کے اراکین میں علوم اسلامیہ اور قانون اسلامی کے اراکین میں علوم اسلامی ممالک کی نمائندگی کے بوے بوے بوے ماہرین اور علماء خصصین شامل کئے گئے، اور تقریباً تمام اسلامی ممالک کی نمائندگی اس میں حاصل کی گئی۔

یہ اکیڈی سالانہ اجلاس کرتی ہے، اور معاملات کے جدیدترین اورحل طلب مسائل پر

#### بحث وتمحیص کرتی ہے۔

اس کے علاوہ اسلامی علوم ،اور قانون اسلامی کے نایاب ذخیروں کی تحقیق وجتجو اوران کی نشروا شاعت بھی اس کے اغراض و مقاصد میں شامل ہے۔

### (۲) مجلس علمي ڈانھيل

یہ ایک غیرسرکاری علمی تحقیقی دارہ ہے، جو گجرات (ہنددستان) کے ضلع سملک میں ڈابھیل کے مقام پرقائم ہوا، اس ادارہ نے ایک زمانہ میں بڑے اہم علمی کارنا ہے انجام دیے، اب اس ادارہ کی پہلی سی شان تو باقی نہیں رہی ،کین پھر بھی اپنا کام جاری رکھے ہوئے ہے۔

#### (٣) دائرة المعارف حيدرآباد

ہدادارہ سلطان دکن نظام سابع عثان علی خان کے حکم سے برسامیں صدر آباد میں قائم ہوا،اوراس نے نایاب علمی ذخائراور مخطوطات کی نشرواشاعت میں بے مثال خدمات انجام دیں۔

اس ادارہ سے بڑے بڑے متاز اہل علم ادراصحاب نن دابستہ رہے، ادرا پی علمی وفی ملاحیتوں سے ادارہ کوفر وغ دیا، بیادارہ اپنے دور میں پورے عالم اسلام میں سب سے زیادہ متاز تھا، کیکن حیدر آباد کے سقوط کے بعد بیادارہ بھی زوال کا شکار ہوا، اب اس کی وہ پہلی ہ شان باقی نہ رہی، ادارہ قائم ہے کچھ نہ کچھ کام ہور ہا ہے ادرا کی اسلامی تاریخی یادگار کی حیثیت سے انہائی قابل احترام ہے۔

#### المجلس الاعلى للشؤن الاسلامية مصر (٣) المجلس الاعلى للشؤن الاسلامية مصر

مجلس وزارت اوقاف کی کرانی میں قائم ہوئی، اور مختلف علوم کے متازعلاء کواس میں رکنیت دی گئی، اس نے متعدد قیمتی مطبوعات پیش کیس، اور علمی تحقیقاتی مجلّے شاکع کیے، ''موسوعة المفقہ

#### الاسلام معز المجلس في مرتب كرايا-

# (۵) المؤتمر العالمي للا قضاد مكه

اس کی مہلی کانفرنس مکہ کرمہ میں اقتصادیات کے موضوع پر ۱۹ رتا ۲۹ رصفر ۱۹ وسامی مطابق مطابق الا ۲۹ رفر وری ۲ ہے 19 منعقد ہوئی، کانفرنس کا دعوت نامہ جامعۃ الملک عبدالعزیز جدہ نے جاری کیا، اورای جامعہ کے کلیۃ الا تنصاد والا دارۃ نے اس کے انعقاد کا انتظام کیا، کانفرنس میں فکر اسلامی اور معاشیات کے متناز علماء اور دنو د اور عالم اسلام کی تمام بری یو نیورسیٹیوں کی نمائندہ شخصیات نے شرکت کی ، امریکہ، اور یورپ کے دنو د اور ماہرین بھی اس میں شریک ہوئے، جواب اپ مقام پر اسلامی اداروں ادر علمی شعبوں سے مربوط تھے۔

اس کانفرنس نے اسلامی اقتصاد کے مختلف پہلوؤں برخوروخوش کیا ہمی مناقشے ہوئے اور آخر میں متعدد تجاویر منظور کیں ، جن میں ایک تجویزیقی کہ امت اسلامیہ کوخیر کی طرف واپس لانے کا واحدراستہ یہ ہے کہ اس کوفقہ اسلامی ہے مربوط کیا جائے اور زندگی کے مختلف مسائل وحالات پرفقہ اسلامی کی تطبیق کا شعور عام کیا جائے۔(۱)

### (۲) المركز العلمي لا بحاث الاقتصاد مكه

اس مرکز کی تاسیس ۱۳۹۷ مطابق مرده ایم جامعة الملک عبدالعزیز مین عمل مین آئی،
اس مرکز نے اقتصاد کے موضوع پر علمی ترجیحات کی تعیین کی ادر اسلامی اقتصادیات سے متعلق قریب سو(۱۰۰) موضوعات مقرر کئے، اور ۲ مرازا ۱۲۰۰ مرده میں اپنے تیسرے اعلان نامے کے ذریعہ عالم اسلام کے تمام علمی اداروں کواس مے مطلع کنا، ۱۹۸۶ء میں اسلام آباد یا کستان میں

(۱) اقتصادی رقی (۲) سرمایکاری

(١) المدخل للنعد الاسلام محود محر الغيطادي: ١٥ مردار النهضة ،القابرة ، ١٣٥٨ مطابق ١٩٥٨

(۳) آمدنی کی تشیم (۴) اسلام کا نظام دولت جیے اہم موضوعات پر مرکز کی وعوت پر عالمی کا نفرنس منعقد ہوئی، اور اگریزی اور عربی جس اقتصاد کے موضوع پر تحقیقاتی مجلّے شائع ہوئے۔

### (2) مؤتمر الفقه الاسلامي رياض

کانفرنس میں عالم اسلام کے عصری موضوعات میں سے ساٹھ (۲۰)موضوعات ربحثیں ہوئیں، ان دقیق علمی وفقہی بحثوں کو جامعۃ الامام کے شعبۂ نشروثقافت نے چھ(۲) جلدوں میں شائع کیا۔

جلداول:

انسانی برادری پراقتصادی نظام کی تطبیق کے اثر ات

جلددوم:

مخالف اسلام تحريكات اورفكري جهاد

جلدسوم:

شریعت اسلامیہ کی تطبیق کالزوم اور اس کے خلاف پیدا کئے جانے والے شبہات کا جواب

جلدچہارم:

اجتهاد-شريعت اسلاميهيل

جلد پلجم:

انسانی برادری پرحدود کی تطبیق کے اثرات جلد ششم:

اسلام كانظام عدالت

### (٨) مجمع الفقه الاسلامي جده

بغداد میں رابطہ عالم اسلامی کے زیراہتمام وزرائے خارجہ کی بارہویں کانفرنس (منعقدہ اردارجون الموائع) نے اسلامک نقداکیڈئ 'کے قیام کی تجویز پاس کی ، اوررابطہ عالم اسلامی کے سکریٹریٹ جزل سے درخواست کی کہ اکیڈمی کے اساسی نظام کے منعوب میں تمام رکن ممالک کوشامل کیا جائے ، چنانچہ دابطے نے تاریخ سار ۲ راموائے کواکیڈمی کے اساسی منعوب کی ایک یا دادشت تمام رکن ممالک کوروانہ کی تاکہ اکیڈمی کے اساسی نظام کے منعوب کی ایک یا دادشت تمام رکن ممالک کوروانہ کی تاکہ اکیڈمی کے اساسی نظام کے منعوب کی ایک یا دادشت تمام رکن ممالک کوروانہ کی تاکہ اکیڈمی کے اساسی نظام کے منعوب کو آخری شکل دی جاسے۔

اس یا دواشت میں اکیڈی کے مرکزی دفتر کے لیے ''جدہ شہر کی تجویز کی گئی، اورا کیڈی کو اختیار دیا گیا کہوہ کی گئی، اورا کیڈی کو اختیار دیا گیا کہوہ کی بھی اسلامی ملک میں اپنی شاخ قائم کرسکتی ہے۔

اس اکیڈی کے تحت دنیا کے مختلف اسلامی ملکوں میں متعدد سمینار ہو چکے ہیں، اور بہت سے جدید مسائل پراہم فقہی نصلے کئے جا چکے ہیں، ان فیصلوں کا ایک مجموعہ بھی شائع ہو چکا ہے، جس کا اردوتر جمہ ''اسلا کم فقد اکیڈی وہلی' نے شائع کیا ہے۔

# (٩) مجلس تحقيق تقانه بعون

الالا هیں تکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھا نویؒ نے ایک مجلس تحقیق قائم فر مالی تھی۔ جس میں نئے مسائل ومشکلات پراجماعی غور وخوض کیا جاتا تھا۔ اس مجلس کے خصوصی کارکن حضرت مولانامفتی محرشفیع صاحب دیوبندی اور حضرت مولانامفتی محمر عبدالکریم صاحب سے ای مجلس نے مندوستان میں پہلی بارزوجہ مفقو داخیر کے مسئلہ کواٹھایا اور مختلف فدا بہب کے علماء ونقبهاء سے متادلہ فیال کے بعد ایک متفقہ جویز منظور کی ۔''الحیلہ الناجز قالمحلیلہ العاجز قا' اس مجلس کی تاریخی اور دستاویزی یادگارہے۔

### (١٠) ادارة المباحث الفقهية وبلي

اس ادارہ کا قیام جمعیۃ علاء ہندی گرانی میں و ہے ہاء میں ہوا۔ جس کے روح رواں اور ذمہ دار مشہور فقیہ ومصنف حضرت مولانا محمد میاں دیو بندی تھے وہ تا حیات اس کے مدیر ونگرال رہے اور اپنے زمانہ میں رویت ہلال ' حق تصنیف کی نیج اور کواپریٹیو سوسائٹیوں کے مسائل پر تنقیح کا کام انجام دیا۔ رویت ہلال کے مسئلہ پرایک فقہی اجتماع بھی ہوا۔ حضرت مولانا کے وصال کے بعد اس کی نشآ ہ ثانیہ ویت ہلال کے مسئلہ پرایک فقہی اجتماع بھی ہوا۔ حضرت مولانا سید اسعد مدنی "سابق صدر جمعیۃ علاء ہند کے ذریعیمل میں آئی اور پھراس اوارہ کے تحت متعدد جدید وقد یم فقہی موضوعات پرئی فقہی اجتماعات منعقد ہوئے۔ نظے مسائل کے حل اور فقہی مطالعہ و تحقیق کی نسبت سے اس ادارہ کی خدمات بہت و تیج اور دور رس ہیں۔ راقم الحروف اس ادارہ کی دوت پر متعدد اجتماعات میں شریک ہوتا رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ اس ادارہ کو یاتی رکھے اور امت مسلمہ کواس سے مستفید کرے آئیں۔

# (۱۱) مجلس تحقیقات شرعیه کھنؤ

ہدادارہ لکھنو میں قائم ہوا۔حضرت مولانا محمد اسحاق سندیلویؒ اس کے کنوینر تھے۔معدد نئے موضوعات ومسائل پراس ادارہ کے تحت نقبی مجالس ومباحث کا اہتمام کیا گیا۔جس کی متعدد یا دواشتیں اور مقالات مطبوع صورت میں موجود ہیں۔

# (۱۲) مجلس محقیق مسائل حاضره کراچی

یے جلس حضرت مولانا مفتی محرشفیع "صاحب کی خصوصی دلچیدی سے قائم ہوئی اس کے سرپرست حضرت مفتی محرشفیع صاحب اور حضرت مولا نا پوسف بنوری تنے اور کراچی کے متعددا صحاب علم دفشل اس شی شرکت فرماتے تھے۔ پھر علماء کراچی کے اتفاق سے جو شجاویز طے ہوتی تھیں وہ مزید غور دخوض کے لیے ویگر علماء ومفتیان ہند و پاک کے پاس بھیج و یئے جاتے تھے اور پھر ان کی طرف سے جو جوابات موصول ہوتے ان کو پیش نظر رکھ کرمز ید غور کیا جا تا اور قابل عمل شجاویز منظور کی جاتی تھیں ، اس اوارہ کی یا دواشتیں اور اس کی دعوت پر کھے گئے مقالات مطبوعہ صورت میں موجود ہیں۔

# (۱۳) مجلس ترتیب قانون اسلامی مونگیر

میجلس امیر شریعت دائع حضرت مولانا سید منت الله در حمالی گریک پر مسلم پرسل لاء بورد در معالی معالی مسائل کو حالات حاضرہ کے مطابق مرتب کرنے کے لیے قائم ہوئی۔ جس کے گراں ومر پر ست بھی آپ ہی تھے اس مجلس میں دارالعلوم دیو بند، مظاہر علوم سہار نبود، دارالعلوم ندوۃ العلماء کھنو، امارت مشرعیہ پیٹنداور جامعہ در حمانی مونگیر کے اکا بر علاء ومفتیان شریک ہوتے تھے اور اس طرح کی سال کی مسلسل مختوں اور در جنوں اجتماعات کے بعد مسلم پرسل لاء بورڈ کا "مجموعہ قوانین اسلامی" تیار ہوا۔ جس کا مسودہ مشہور صاحب قلم اور فقیہ حضرت الاستاذ مولانا مفتی محمد ظفیم الدین صاحب مفتاحی مفتی دار العلوم دیو بند نے تیار کیا تھا۔ اور فقیہ العصر حضرت مولانا قاضی مجابد الاسلام قائمی صدر مسلم پرسل لاء بورڈ کے عہد تیار کیا تھا۔ اور فقیہ العصر حضرت مولانا قاضی مجابد الاسلام قائمی صدر مسلم پرسل لاء بورڈ کے عہد صدارت میں اردواور انگریزی دونوں زبانوں میں اس ضخیم مجموعہ کی اشاعت عمل میں آئی۔

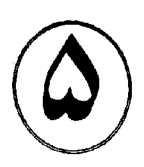
# (۱۲۷) مجمع الفقه الاسلامي وبلي

اس ادارہ کی تشکیل ۱۹۸۸ء میں ہندوستان کے نامورعالم دین اور ممتاز فقیہ حضرت مولانا قاضی مجاہدالاسلام قاسمی صدرمسلم پرستل لاء بورڈ وقاضی القصلة المارت شرعید بہار، اڑیسہ وجمار کھنڈ کے ہاتھوں حیدرآباد میں" مرکز الہے العلمی" کے نام ہے ہوئی ، پھر پلندگی ایک نفست میں اس کا امام بدل کر" مجمع الفقہ الاسلامی" (اسلامک فقہ اکیڈی) رکھا گیا، اور مرکزی آفس کے لیے دار الحکومت دبلی کا انتخاب کیا گیا، اس ادارہ نے برصغیر میں فقہی شعور وآگئی کے حوالے سے افقال بی خدمات انجام دیں، اب تک ۱۳۲۲ جدید فقہی موضوعات پراس کے چودہ (۱۳) سمینارہ و بچے ہیں، جن میں اکثر سمیناروں میں ایک ادنی فردی حیثیت سے راقم الحروف بھی شریک رہا، اس ادارہ نے برای و قع علمی کتابیں اور فقہی سمیناروں کے مقالات ومباحث شائع کئے، متعددنایاب علمی ذخائر کو تحقیق وقیق وقیق کے ساتھ شائع کیا، الموسوعة الفقہیة الکویتیة کے اردوتر جمہ کا کام اب بھی جاری ہے، الله اللہ الدارہ کو قائم رکھے، ادر اس کے فیضان کوعام کرے، آمین۔

(10) مدارس اور دینی اداروں میں علم و تحقیق کے جوادارے اور مجالس قائم ہیں وہ ان کے علاوہ ہیں۔

اس لحاظ سے بیددورایک طرح سے احیاء فقہ اسلامی کا دور ہے، بیا یک خوشگوار علامت ہے، اسکی قدر کرنے اور زیادہ سے زیادہ فائدہ اٹھانے کی ضرورت ہے۔

# بحث ينجم



# اسلامي قانون كامزاج

اسلامی قانون میں تمام اقوام عالم اور دنیا کے ہر خطے کی نفسیات اور طبعی میلانات کی رعایت کر عایت کر گئی ہے، ای مقصد کے بیش نظر اسلامی قانون کی تشکیل کے وقت چند بنیادی امور کالحاظ کیا گیا جن سے اسلامی قانون کے مزاج اور روح پر دوشنی پڑتی ہے مثلاً۔

- (۱) کوشش کی گئی کہ کوئی ایساتھم نہ دیا جائے جوعام لوگوں کے لیے نا قابل برداشت ہو۔
- (۲) عیداورتہوار منانے کی خواہش ہرقوم کے اندرموجود ہے، اس لیے سال میں دودن قومی عید کے لیے مقرر کئے گئے، اور ان میں جائز اور مباح حدتک خوشی منانے اور زیب وزینت کرنے کی اجازت دی گئی۔
- (۳) عبادات میں طبعی رغبت ومیلان کواہمیت دی گئی، اوران تمام محرکات وعوامل کی اجازت دی گئی، اوران تمام محرکات وعوامل کی اجازت دی گئی جواس میں معاون و مددگار ثابت ہوں، بشرطیکہ ان میں کوئی قیاحت نہ ہو۔
  - (٣) جوچيز ين طبع سليم برگرال گذرتي ٻين ان کوممنوع قرار ديا گيا۔
- (۵) تعلیم و تعلم اورامر بالمعروف اور نهی عن المئکر کودائی شکل دی گئی تا کهانسانی طبائع کواسلامی مزاج کے مطابق ڈھالتے میں مدوماتی رہے۔
- (۲) بعض احکام کی ادائیگی میں عزیمت اور دفصت کے دودر ہے مقرر کئے گئے، تاکہانسان اپنی مہولت کے مطابق جس کوچاہے اختیار کرے۔

- (2) بعض احکام میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم ہے دو ملکف منتم کے عمل معقول ہیں اور حالات کے پیش نظر دونوں یممل کی مخوائش رکھی تی۔
  - (٨) بعض برائيوں ميں مادى نفع عيد عروم كرنے كاتھم ديا ميا-
- (۹) احکام کے نفاذ میں تدریجی ارتفاء کو طور کھا گیا، بینی ایک بی وقت میں تمام احکام نافذ نہیں کردیئے محکے اور ندساری پابندیاں عائد کردی گئیں۔
  - (۱۰) تغییری اصلاحات میں تو می کردار کی پختگی اور خامی کی خاص رعایت رکھی گئے۔
- (۱۱) نیکی کے زیادہ تر اعمال کی کھمل تفصیل بیان کردی گئی اوراس کو انسانوں کی فہم پر نہیں چھوڑ اگیا ورنہ بوی دشواری پیش آتی۔
- (۱۲) بعض احکام کے نفاذ میں حالات ومصالح کی رعایت کی عمی اوربیض میں اشخاص ومزاج کی ۔

قرآن وحدیث میں متعدد صراحتیں اور ارشادات ایے موجود ہیں جن سے مندرجہ بالا اصولوں برروشنی برقی ہیں ، مثلاً

من حولك (١)

ترجمہ: اللہ ای کی رحمت سے آپ ان کے لیے اسٹے زم دل ہیں ، آپ ترش رواور سخت دل ہوتے تو بیاوگ آپ کے پاس سے منتشر ہوجاتے''۔

لا يكلف الله نفساً الاوسعها (٢)

ترجمه: الله من من كواس كي قدرت وطاقت عن ياده كامكلف بيس بناتا-

الله بكم اليسر ولايريد بكم العسر (٣) ترجمه: الله تهار عما ته آساني عابتا ب، وشوارى اور كي نيس عابتا ـ

(۳)الِعْرَة: ۱۸۵

ج مایوید الله لیجعل علیکم من حوج ولکن بوید لیطهر کم (۲)

ترجمه: الدیس عابتا کته بیس کی دشواری میس بتلا کرے، بلکه اس کا اصلی مقصدتم کو
یاک دصاف کرتا ہے۔

رسول اکرم علی نے حضرت ابوموسیٰ اشعریؓ اور معاذ بن جبلؓ کودینی معاملات کا انتظام سپر دکرتے وفت فرمایا:

پسراو لاتعسرا و لا تنفرا تطاوعا و لاتختلفا. (٣)

ترجمه: آسانی بیدا کروم شکل میں نہ ڈالو، رغبت دلاؤ ، نفرت نہ دلاؤ ، موافقت کے جذبے کوفروغ دو۔

أيك اورموقعه برارشادفر مايا:

🖈 بعثت بالحنفية السمحة (٣)

ترجمه: مين آسان دين صنف ديكر بهجا گيا مول\_

🖈 🏻 لاضرر ولاضرار في الاسلام . (۵)

ترجمه: اسلام میں نہی کوتکلیف دینا ہے، اور نہ خود تکلیف اٹھانا ہے۔

مسواك ك بارب بين رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشا وفر مايا:

<sup>(</sup>۱) المحج: ٨٤٨ (٢) المائدة: ١٦ (٣) متغق عليه: مشكوة : ١٣٢٣ر، باب ماعلى الولاة من التيسير

<sup>(</sup>m)رواه احمد: مشكواة شريف: ٣٣٤/الجهاد

<sup>· (</sup>۵) بين ماجه: ۲۳۳۰-۲۳۳۹ رمتدوك هاكم ج:۲رص ۵۵-۵۸ر

<sup>(</sup>٢) ألمشكوة ١٥٥مر باب سنن الوضوء

میں ہرنماز کے وقت مسواک کرنے کا وجو بی تھم ویتا۔

کعبہ کا ایک حصہ ' حطیم'' کوخانہ کعبہ میں شامل نہ کرنے کی وجہ ہتا تے ہوئے حضرت عائشہ ہے فرمایا:

لولا حدثان قومك بالكفر لهدمت الكعبة ثم لجعلت لها باين. (۱)

ترجمہ: اگرمیری قومنی نی مسلمان بنہ ہوتی تو میں کعبہ کوتو ڈکراساس ابراہیمی پراس کے دورروازے بنادیتا، (اور حطیم کواس میں شامل کرتا)

آپ کا عام دستورتھا کہ جب آپ کو دوچیزوں میں سے کسی ایک کے انتخاب کا اختیار دیاجا تاتو آپ کا عام دستورتھا کہ جب آپ کو دوچیزوں میں گناہ نہ ہوتا۔

وماخير رسول الله صلى الله عليه وسلم الااختار ايسرهما مالم يكن اثماً . (٢)

ترجمہ: آپ کودو چیزوں میں اختیار دیاجا تا توجس میں عام لوگوں کے لیے مہولت ہوتی اس کواختیار فرماتے بشرطیکہ اس میں گناہ نہ ہوتا۔

ایک مرتبه حضرت ابو ہر رہ اُ نے حضرت ابن عباس ہے لیو جھا:

کددین میں نظی نہ ہونے کا کیا مطلب ہے، جب کہ ہم کو بدکاری، چوری، اور دوسری بہت س سفلی خواہشات کی چیزوں سے روک دیا گیا ہے، حضرت ابن عباس نے جواب دیا نظی نہ ہونے سے مرادیہ ہے کہ خت نتم کے احکام کا جو ہو جھ بنی اسرائیل پر تھا، اس امت پرنہیں ہے۔(۳)

ان آیات واحادیث ہے اسلامی قانون کا مزاج سجھنے میں کافی مدد کمتی ہے، اور عام انسانی مفادات کے لے اس میں کتنی گنجائش ہے، اس کا انداز ہ ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الحديث ،منداحرص ۹۲ ۱۸ر، حديث نمبر۲۵۹۵۲ر

<sup>(</sup>٢) متنق عليه مثلوة: ١٥٥ (منداحد بروايت حضرت عائشة م ١٨٣٧ رخديث نمبر ١٥٠٥٧ ر

<sup>(</sup>۳) کشاف:ص۲۹۲ر تفییر کبیر: ج۲ رص ۱۲۸ر

# شربعت اسلامیہ کے قانونی عناصر

نبی اکرم علیہ الصلوٰۃ ولسلام کے ذریعہ انسانیت کوجو قانون حیات دیا گیا، بنیادی طور پراس کے تین جھے کئے جاسکتے ہیں:

(۱) عقیدہ سے متعلق احکام جس میں تو حید، صفات باری تعالیٰ ،رسالت ، آخرت ، حساب و کتاب ، اور ملائکہ وغیرہ سے متعلق احکام شامل ہیں ،اسلامی قانون کا بیروہ حصہ ہے جس میاب و کتاب ، اور ملائکہ وغیرہ سے متعلق احکام شامل ہیں ،اسلامی قانون کا بیروہ حصہ ہے جس پر بورے دین کی اساس ہے۔

(۲) تزکیرنفس، اصلاح سیرت اوراخلاقیات کاباب، جس میں انسان کو اعلیٰ اخلاقیات کی تعلیم دی گئی ہے، اخلاقیات کی تعلیم دی گئی ہے اور فاسداخلاقیات سے اجتناب کرنے کی ہدایت کی گئی ہے، انسان کو ذاتی طور پر کیسا ہونا چاہئے، اوراجماعی زندگی میں اس کے واجبات کیا ہیں؟ اس سے بحث کی گئی ہے، انسان کو ترغیب دی گئی ہے، کہ دہ شرافت و کمال کے اعلیٰ اقد ارکو اپنائے، اور حیوانی رذائل سے اینے آپ کو پاک کرے۔

اعلی اقد ارکی مثال: جیسے صدق ووفا، امانت ودیانت، شجاعت و بہا دری، سخاوت و فیاضی، صرفح ل ، ایفائے عہد، ایثار واحسان، عفو درگذر، والدین اور اقرباء کے ساتھ حسن سلوک، پڑوسیوں کے حقوق کی رعابت، نیکی کے کاموں کا تعاون، کمزوروں کے ساتھ محبت و ہمدردی، فقراء کی نصرت ومساعدت، انسانی حقوق کی گہداشت، اور اللہ کی ہرمخلوق کے ساتھ رفق و ملائمت وغیرہ۔

حیوانی رزائل کی مثال: جیسے کذب وخیانت، وعدہ خلافی، عہد شکنی، بردی، انانیت، والدین اور بروں کی نافر مانی بخل و تک نظری، کبروغرور، عجب وخود پیندی، ریا مونمائش اور نفاق و مکاری وغیرہ۔ اسلامی قانون کامیہ حصد دین کی اساسیات کی تکیل کرتا ہے، قرآن کریم اور حدیث پاک میں اس نوع کے مضامین بڑی قوت کے ساتھ بیان کئے گئے ہیں، اورانسان کی شخص تقمیر میں اس حصہ کا بڑاا ہم رول ہے۔

(۳) عملی احکام ان کی دوشمیں ہیں:

(۱) وہ احکام جوانسان اور خدا کے تعلقات سے بحث کرتے ہیں، مثلاً نماز، روزہ، اور جج زكوة،

جہاد، اور نذر، وغیرہ ان کوعبادات کہاجا تاہے، اور ان کا مقصد اللہ تعالی کا تقرب حاصل کرناہے۔

پھر ہرعبادت کے لیے پچھ وسائل رکھے گئے ہیں، جن کی وجہ سے عبادت کی قبولیت کے امکانات بردھ جاتے ہیں، وہ وسائل درج ذیل ہیں۔

(الف) اخلاص:

اس کامفہوم میہ ہے کہ عبادت کے دوران صرف تھم اللی کی تغیل اور رضائے اللی کی طلب منظر ہو، کسی قشم کا نفاق ،کسی مخلوق کا خوف، یا دنیا کی کوئی طبع اس میں شامل نہ ہو۔

(ب) كمل النفات ادريكسوكي:

اس کا مطلب بیہ ہے کہ عبادت کے ہرم سطے پر بیکیفیت محسوس ہو کہ خدااس کی تمام حرکات وسکنات، یہاں تک کہ احساسات وخیالات کوبھی دیکھ رہاہے، اور ہرحال میں خدا اس کے پاس موجود ہے، قرآن میں اس مضمون کواس طرح ادا کیا گیاہے۔

وهومعكم اينماكنتم (١)

ترجمه: تم جهال كبيل بهى رجوخداتهار سماتهم

اور حديث پاك مين فرمايا كيا:

ان تعبد الله كانك تراه فان لم تكن تراه فانه يراك. (٢)

قرجمه: الله كعبادت الطرح كرو كوماتم ال كود كيد بهووال لي كما كرم تهيل

د مکھے سکتے تو وہ مہیں بہر حال دیکھے رہاہے۔

(ج) مقررهادقات برادائه مادت ميسبقت:

اس کیے کہ انسان نہیں جامنا کہ اس کا وقت موعود کب آپہو نے گا۔

(و) ریاہے کمل پرہیز:

لیعن عبادت کسی کودکھانے کے لیے یا محض ادائے رسم کے خیال سے نہ کی جائے ، اس لیے گدریا کو' شرک اصغر'' کہا گیاہے ، اورانسان خواہ کتنی ہی محنت کر لے ایک' ریا''اس کے سارے مل کوتباہ کرنے کے لیے کافی ہے۔

ارشاد بارى تعالى ب:

فمن کان یوجو لقاء ربه فلیعمل عملاً صالحاً و لایشوك بعبادة ربه احداً. (۱)

ترجمه: پس جس شخص کواپنے رب سے ملا قات کی آرز و مواسے چاہئے کہ ل صالح
کرے اور اپنے رب کی عبادت میں کسی کوشریک نہ کرے۔

عبادت کے دوران ندکورہ بالاامور کالحاظ رکھاجائے ، تو اللہ سے پوری امید ہے کہ اس کی عبادت قبول کرے گا، اس لیے کہ اللہ نیکو کارد ل کاعمل ضائع نہیں کرتا۔

(۲) احکام عملیہ کی دوسری قتم وہ ہے جن کا تعلق انسان کے باہمی تعلقات ہے ہے،
احکام کا بید حصہ پور سے انسانی اجتماع کی تگرانی کرتا ہے، انفرادی ہویا اجتماعی ہر حالت کے لیے اس
میں رہنمائی موجود ہے، خاندان کی تشکیل کا مسئلہ ہو، یامیاں بیوی کے از دواجی تعلقات کا، نکاح،
طلاق، اولاد کی تعلیم و تربیت اوران کے حقوق کی رعابیت، مالی معاملات ومسائل، جنایات، حدود
وقصاص، تعزیرات، فرداور حکومت کے تعلقات، حکومت کی ذمہ داریاں، اور دیگر سیاسی معاملات،
ہرمر ملے کے لیے کمل رہنمائی اس باب میں کی تی ہے، اور جب علی الاطلاق ''احکام'' بولا جاتا ہے تو

<sup>(</sup>١) الكهف: ١١١٠ (٢) تاريخ الفقد الاسلامي: ص ٨ر، وكوراح فراج حسين، المكتبة القانومية ، الدارالجامعه: ١٩٨٨م

# اسلامی قانون کے بنیادی اجزاء

### جديداصطلاحات كےمطابق

فقداسلامی ایک مکمل قانون ہے، اس میں انسان کی ہرچھوٹی بڑی ضرورت کے لیے ہدایت موجود ہے، انسانی زندگی کا کوئی گوشہ اییانہیں جس پراس ہے روشنی نہ پڑتی ہو، بلکہ زندگی کے ساتھ قبل از ولا دت اور بعد ازموت کی تفصیلات بھی یہاں موجود ہیں۔

انسانی حاجات اورمصالح پرنگاه ڈالی جائے تو بنیادی طور پران کو تین حصوں میں تقسیم کیا جاسکتاہے۔

- (۱) بنده اور خدا کارشته:
- (۲) فرداور جماعت کارشته:
- (۳) ملکوں اور ریاستوں کے بین الاقوامی تعلقات:

اسلامی قانون ان تینوں شعبوں کومجیط ہے، البتہ انسانی قانون کی طرح یہاں ہر شعبہ کوالگ الگ خانوں میں تقسیم نہیں کیا گیا ہے، بلکہ ایک ہی قاضی کے سامنے ہرطرح کے مقد مات آسکتے ہیں، اورایک ہی نشست میں مختلف النوع مقد مات کے فیصلے وہ صادر کرسکتا ہے۔

ممرانسانی حاجات، تعلقات، اورمصالح کے لحاظ سے اگر ہم قانون اسلامی کا تجزیبہ کریں تو اس کو ہم آٹھ حصوں میں تقسیم کرسکتے ہیں، اور بیآ ٹھوں جصے حیات انسانی کے تمام پہلوؤں کومحیط ہیں۔

# (١) فقه الأسرة (عائلى قوانين)

اس ذیل میں نکاح، طلاق، رضاع، حضانت، نفقات، حجر، وصیت، میراث، اور ولایت کے مسائل آتے ہیں، فقہاء نے ان موضوعات کے احکام مستقل ابواب میں بیان فرمائے ہیں، آج کی قانونی اصطلاح میں ان مسائل کو (احوال شخصیہ ) پرشل لاء کا نام دیا جا تا ہے۔

#### (٢) مالى معاملات

مالی معاملات افراد کے درمیان ہویا جماعتوں کے درمیان، اور تدنی نوعیت کے ہول یا شہارتی نوعیت کے ہول یا شہارتی نوعیت کے سب اس میں داخل ہیں، فقہاء نے ان سے متعلق مسائل کتاب البیوع میں باب الربا، سلم، قرض، رہن، کفالت، وکالة، اجارة، صرف، مزارعة، غصب، صلح، حواله، ودیعة، شفعة، عاریة، ہبر، شرکة، مضاربة، اور تفلیس وغیرہ کے مختلف ابواب میں بیان فرمائے ہیں، علاوہ ازیں فقہاء نے ایپ دور کے بہت سے تدنی، شہارتی، اور مشارکت کی صورتوں کے احکام ذکر کرنے کے بعد ''عمانیک مفارط مقرر فرمادیا ہے، اور بعض اصولی نوعیت کے قواعد عامہ بیان کردیے ہیں، بعد ''کا ایک ضابط مقرر فرمادیا ہے، اور بعض اصولی نوعیت کے قواعد عامہ بیان کردیے ہیں، جن کی روشنی میں ہردور کے جدید معاملات و مسائل کی تطبیق ہوگئی ہے۔

### (m) تدنی مرافعات (سول قوانین)

رول توانین سے مرادوہ مجموعہ توانین ہے جس میں عائلی مسائل، یامعاملات کے ادکام وغیرہ کی تنفیذ کے لیے اگر عدالتی کاروائی کی ضرورت ہو، تو مقدمہ کی پیشی سے لے کر کارروائی اور فیصلہ تک کے جملہ مسائل بیان کئے گئے ہیں، ان مسائل کوفقہاء نے کتاب الدعویٰ ، کتاب القصناء، کتاب الشہاوة ، اور کتاب الاقرار، کے تحت بیان کیا ہے، بعض علاء نے ان مسائل پر مستقل کتابیں کھی ہیں، مثلاً معین الحکام ، نسان کیا ہے، بعض علاء نے ان مسائل پر مستقل کتابیں کھی ہیں، مثلاً معین الحکام ، نسان الحکام ، تبصرة الحکام ، اور الطرق الحکمیة ، وغیرہ ان

ستابوں میں اسلام کے عدالتی نظام کو واضح کیا گیاہے، عدالتوں میں مقد مات کی پیٹی کس طرح ہوگی؟ اظہار دعویٰ کیسے ہوگا؟ دعویٰ کب محجے مانا جائے گا اور کب نہیں؟ (مثلاً اگر قاضی کے روبر دوویٰ بیش کر ہے تو دعویٰ محجے ہوگا اور اگر اس کے روبر و پیش نہ کر ہے تو دعویٰ محجے ہوگا اور اگر اس کے روبر و پیش نہ کر ہے تو دعویٰ محجے نہ ہوگا و فیر ہو) فقہاء نے نظام تضاء' پر مستقل کتا ہیں بھی تحریر کی ہیں ، ان میں قاضی کی شرائط ، اختیار ات ، وظیفہ ، طریق تقرر ، اور مقد مات ، کے فیصلہ کے لیے ضرور کی تو اعد سے بحث کی گئی ہے۔

#### (۱۲) بين الاقوامى مخصوص قوانين

کبھی مقد مات میں مسلم طبقہ کے ساتھ غیر مسلم افراد بھی بحیثیت فریق شامل ہوتے ہیں،
یاغیر کمکی مقیم لوگوں (جو دیز الیکر دار الاسلام میں داخل ہوئے ہوں) کے در میان کوئی تنازعہ پیدا ہو
اور وہ عد الت کی طرف رجوع ہوں، ایسے معاملات اور مسائل کے احکام مکمی قوانین کے ذیل میں
بیان کئے جاتے ہیں، فقہاء نے مستقل ابواب میں اہل ذمہ، مستامی، اور حربی کے عنوانات کے تحت
اس قتم کے احکام سے بحث کی ہے، علاوہ ازیں کتاب السیر اور کتاب الجہاد میں بعض ایسے اصول
مقرر کردیتے ہیں جن کے مطابق ذمی اور مسئامین یا کافروسلم کے در میان پیدا ہونے والے
اختلافات کوئل کیا جاسکتا ہے۔

# (۵) سیاست شرعیه پاسلطانی قوانین

اس سے قوانین میں تفکیل حکومت ، تنصیب عمال وتضاۃ ، حکمرال کے امتخاب کا طریقہ، شرا لکط اور اہلیت ، حکومت اور عوام کا رشتہ، حکومت پرعوام کے حقوق ، حکومت کے تنبی عوام کی ذمه واریاں اور احساسات ، اور تقسیم کار کے اصول ہے متعلق مسائل واحکام آتے ہیں ، فقہاء نے کتاب السیم والجہاد کے تحت ان احکام ہے بحث کی ہے ، اور بعض نے اس پرمستقل کتابیں لکھی ہیں ، مثلاً السیم والجہاد کے تحت ان احکام ہے بحث کی ہے ، اور بعض نے اس پرمستقل کتابیں لکھی ہیں ، مثلاً علامہ ابن جمیہ یہ (متوفی میں کمال کے اللہ السیم الشرعیة " قاضی ابو یعلی الماوردی الحسلی علامہ ابن جمیہ یہ (متوفی میں کے در کتاب السیاسیة الشرعیة " قاضی ابو یعلی الماوردی الحسلی

(متونى ٨٥٨ه م) ك "الاحكام السطامية والولايات الديدية" اورعلامه ابن قيم جوزى (م٥١هـ) ك الطرق الحكمية ، وغيره-

جديدةانون كى زبان ميساس متم كتوانين كودرستورى اورادارى احكام "كهاجاتا يـــ

# (۲) مالياتي قوانين

یعن ایسے قوانین جن میں بیت المال اور سرکاری خزانہ کے نظام، وسائل آمدنی ،معارف اور طریقہ مسائل ہے بحث کی جاتی ہے، فقہاء نے عام طور پر الزکاۃ، العشر ،الخراج ،الجزیۃ ،الرکاز ، وغیرہ الواب کے تحت ان مسائل کو بیان کیا ہے، اس موضوع پر بعض فقہاء نے مستقل کتابین بھی تحریر کی ہیں ،مثلاً قاضی ابو یوسف نے ہارون رشید کی فرمائش پر ریاست کے مالی نظام کے موضوع پر کتاب الخراج کے نام سے مستقل کتاب تالیف فرمائی ، اس طرح ابوعبید آ

# (٤) بين الاقوامي قوانين (خارجه تعلقات كے احكام)

### (۸) عقوبات (قانون تعزیر)

فقہاء نے اس ذیل کی تفصیلات ، جنایات، دیات، معاقل، قسامة ، قطاع الطریق، بغاق ، فقہاء نے اس ذیل کی تفصیلات ، جنایات، دیات سے جزائم کی سزا اسلامی عدالت کی بغاق ، اور حدود وتعزیرات کے ذیل میں ذکر کی جیں، بہت سے جزائم کی سزا اسلامی عدالت کی صوابدید پرچھوڑ دی ہیں، البتہ ایسے ضا بطے ذکر کردیئے ہیں جن پر نئے مسائل واحکام کی تطبیق کی جاسکتی ہے۔

غرض اسلام ایک کامل نظام قانون ہے، اور ہرجدیدے جدیدتر مسئلہ کاحل اس کی روشن میں نکالا جاسکتا ہے، انفرادی زندگی ہویا اجتماعی زندگی اور تہذیبی اور عمرانی ترقیات کا باب ہویا سیاس اور بین الاقوامی مسائل کا شعبہ، اسلامی قانون ہرمر مطے پر کھمل رہنمائی کرتا ہے۔

و من احسن من الله حكما لقوم يو قنون(۱) الله سے برو حر حكم وقانون كس كا موسكتا ہے، بشرطيكه يفين كرنے والى قوم مو

# اسلامی قانون اور عصری قانون کا موضوعاتی موازنه

کتب فقد کے مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ فقہاء نے قانون اسلامی کودو بوی قسموں میں منقسم کیا ہے، (۱) عیادات، اور (۲) معاملات۔

# عبادات کے اہم مباحث

عبادات کے تحت جن اہم موضوعات سے نقہاء نے بحث کی وہ درج ذیل ہیں۔

(۱) طہارت: اس ذیل میں پانی ،نجاست کی مختلف قسموں ،وضو عسل ، تیم ، حیض ، اور نفاس وغیر ہ کے مسائل بیان کئے گئے ہیں۔

(r) نماز (۳) زکوة (۲) روزه (۵) اعتکاف

(٢) جنائز (٤) مج وعمره (٨) معاجد \_ احكام وفضائل

(۹) ایمان (قتمیں اور تعلیقات) اور نذور (منتول کے احکام ومسائل)

(۱۰) جهاد (۱۱) اطعمة واشربة (ليني كون ي غذا كي اورمشر دبات جائزين ادر

کون می جائز نہیں؟) (۱۲) صیدوذ ہائے (یعنی حلال جانوروں کے احکام ومسائل)

بعض نقہاء نے آخر کی تین صورتوں (جہاد، اطعمۃ وانٹریۃ، اورصیدوذبائح) کومعاملات کے تحت ذکر کیا ہے۔

معاملات کے اہم مباحث

معاملات کے تحت درج ذیل اہم موضوعات زیر بحث آتے ہیں۔

(٣) عقوبات (ليعني شهري قوانين) (١)

ابن جزى المالكي (م ٢٥٥ه) نے اپنی شهرهٔ آفاق كتاب " قوانين الاحكام الشرعية ومسائل الفروع الفقهية " بين فقداسلامي كودوحصول بين تقييم كيا ہے-

(۱) عبادات

(۲) معاملات

پھر ہر حصہ میں دس دس (۱۰) کتابیں اور سو(۱۰۰) ابواب رکھے ہیں، اس طرح پورانقہی ذخیرہ ان کے نزدیک ہیں (۲۰) کتابوں اور دوسو(۲۰۰) ابواب میں سمٹ آتا ہے۔

بہانتم کی کتابیں یہ ہیں!

(١) كتاب المطهارة (٢) كتاب المصلاة

(٣) كتاب البخائز (٣)

(۵) كتاب الصيام والاعتكاف (۲) كتاب الج

(٤) كتاب الجبهاد (٨) كتاب الايمان والنذور

(٩) كتاب الاطعمة والاشربة والصيد والذبائ (١٠) كتاب الضحايا والعقيقة والختان

اور دومری شم کی کمایس درج ذیل بین:

(۱) كتاب الكاح (۲) كتاب الطلاق ومتعلقات

(m) كتاب البيوع (m) كتاب العقو دا لمشاكلة للبيوع

(۵) كتاب الاقضية والشهادات (٢) كتاب الا بواب المتعلقة بالاقضية

(٤) كتاب الدماء والحدود (٨) كتاب الهمبات ومتعلقات

(٩) كتاب العتق ومتعلقات (١٠) كتاب الفرائض والوصايا (٢)

(۱) كشاف اصطلاحات الفنون: ج ارص ٢٣٠ر

(٢) توانين الاحكام الشرعية ص ١٦ رمطبوعه دار الحلم للملاتين بيروت

#### عبادات اورمعاملات ميں فرق

اس تفصیل سے ظاہر ہوتا ہے کہ زیادہ ترفقہاء نے پورے قانون اسلامی کو تدوی نعطہ اسلامی کو تدوی نعطہ نظر سے دو حصول میں تقسیم کیا ہے، عبادات اور معاملات انہوں نے بیت سیم درج ذیل وجو ہات کی بنایر کی ہیں ۔

#### (۱) عبادات اورمعاملات میں ہرایک کامقصداصلی الگ الگ ہے۔

عبادات کی اصل غرض تقرب الی الله، ادائے شکر باری، اور تو اب آخرت کا حصول ہے،
اس لیے اس فتم کے شرعی احکام کو فقہاء عبادات کے خانے میں رکھتے ہیں، اور معاملات کا مقصود کسی
دنیوی مفاد کا حصول، دو شخصوں یادو جماعتوں کے باہمی تعلقات کی استواری ہے، ادراس فتم کے شرعی احکام کو فقہاء معاملات کے خانے میں دکھتے ہیں

(۲) عبادات اصلاً عقل ونہم ہے بالاتر ہیں، انسان صرف اوامرونوائی کا بابند ہے، ان کی حقیقت، بااسرار رحکم ہے سوائے خدا کے کوئی واقف نہیں، قیاس کا ان میں کوئی دخل بیس، عقل ان کے دموز سمجھنے ہے قاصر ہے، بعض با تیں اس تعلق ہے جو کہی جاتی ہیں ان کی حیثیت محض انداز ہے کی ہے، اور یہا نداز ہے جس زیادہ تراجمالی نوعیت کے ہیں، تفصیلات کا علم کسی کوئیس اور یہی تعبد ہے، یون خدا کے سامنے بندے کے بجز کا اظہار۔

اس کے برخلاف معاملات وعادات ای حقیقت کے لحاظ سے دائرہ عقل میں آتے ہیں،
عقل ان کے اسرار دوجوہ کو بجھ سکتی ہے، اور ان کی تفصیلات شریعت ہی پرموقوف نہیں ہیں، ای لیے
اسلام سے بل بھی بعض معاملات عربوں میں جاری تھے، بعض کو بلا ترمیم اور بعض کو ترمیم واصلاح
کے بعد اسلام میں بھی باتی رکھا گیا۔

اسلام کا جواسلوب تشریع ہے اس سے بھی اس فرق پرروشیٰ پڑتی ہے، معاملات اور امور عادیہ سے متعلق جواحکام وہدایات دی گئ ہیں، وہ زیادہ ترکلی اور اصولی نوعیتکی ہیں، تفصیلات مجتهدین پرچیوڑ دی گئیں ہیں جب کہ عبادات کے لیے قرآن وحدیث میں زیادہ واضح اور مفصل ہدایات موجود ہیں، اور معاملہ صرف کلیات تک محدود ہیں رکھا گیا ہے بلکہ زیادہ تر بڑئیات بھی صراحت کے موجود ہیں، اور معاملہ صرف کلیات تک محدود ہیں رکھا گیا ہے بلکہ زیادہ تر بڑئیات بھی صراحت کے معاملات کے ساتھ بیان کردی گئی ہیں، اور اس کی وجہ اس کے سوا پہنے ہیں کہ عبادات کی تعیین وقت پر مقال انسانی کے معاملات دنیو رپر کی تحدید وقعیین عقل سے ممکن تھی، اس لیے اصول کانی نہ تھے جب کہ معاملات دنیو رپر کی تحدید وقعیین عقل سے ممکن تھی، اس لیے اصول دقو اعد کانی قرار دیے گئے۔

(۳) عبادات میں مکلف کو یعلم ہونا ضروری ہے کہ یہ اللہ کا تھم ہے اوراس کے کے سے اس کی تعمیل ہم پرعا کرگی گئی ہے، اس لیے کہ عبادت کی صحت کے لیے نیت شرط ہے، اوراس کے لیے امرالئی کاعلم ہونا ضروری ہے، اس کے برخلاف معاملات کی صحت کے لیے نیت شرط نہیں ہے، اور نہ یہ جائز اضروری ہے کہ بی تھم الہی ہے، البتہ حصول تو اب کے لیے نیت کی ضرورت ہے، مگر محض معاملہ کے لیے نیت کی کوئی ضرورت نہیں ، مثل امانت کی واپسی ، مال مغصوب کی واپسی ، وین کی اوا کیگی ، بیوی کا نفقہ بیتمام معاملات بلانیت بھی درست ہوجا کیں گے، البتہ اگر مکلف کو یہ معلوم ہو کہ اس میں بیوی کا نفقہ بیتمام معاملات بلانیت بھی درست ہوجا کیں گے، البتہ اگر مکلف کو یہ معلوم ہو کہ اس میں محم خداوندی کیا ہے؟ اوراس تھم کی تھیل کی نیت کر لیق تو اب مزید حاصل ہوگا۔

انہی وجوہات کی بنا پر فقہاءنے فقہ اسلامی کے ابواب کود وحصوں میں تقسیم کیا۔(۱)

# وضعی قوانین کے اقسام

قانون اسلامی میں قانون وضعی کی تمام تر تفصیلات موجود ہیں، گراس کے لیے مناسب ہے کہ وضعی قوانین کے بنیادی حصوں پرایک نظر ڈال لیں۔

وضعی قانون کی بنیادی طور پردوسمیں ہیں۔

(۱) قانون عام (کامن لاء)

(٢) قانون خاص (يسل لاء)

<sup>(</sup>۱) تغییل کے لیے دیکھے کتاب الدخل کی العریف بلغترالاسلائ کجمد مصفق شیل : ۱۵–۱۲ اراد درمقا صد المنکلفین : ۵۱ دللد کوّوجرسلیمان الاختر

اس تقسیم کی بنیا دریاست کے وجود یاعدم وجود کے تصور پر ہے، ریاست اوراس سے پیدا ہونے والے روابط کا وضعی قوانین میں بڑا دخل ہے۔

اگر قانون میں ریاست کوبطور ایک فریق تشکیم کیا گیا ہواوراس کے لحاظ ہے افراد یاریاستوں کے تعلقات پردوشنی ڈالی گئی ہوتو اس کوقانون عام کہاجا تا ہے۔

اورا گرقانون میں ریاست اور حکومت کے مسائل زیر بحث نہ ہوں بلکہ افراد واشخاص کے بہمی تعلقات یاشخص مفاوات کے مسائل زیر بحث ہوں تو اس کوقانون خاص کہا جاتا ہے۔

قانون عام کی دوشمیں ہیں۔

(۱) خارجة قانون جس كوبين الاقوامي قانون بهي كهاجا تا ہے۔

(۲) داخلی قانون

خار بی یا بین الاقوامی قانون ہے مرادوہ مجموعہ قواعد ہے جس میں ریاستوں کے تعلقات اور واجبات سے بحث کی گئی ہو،خواہ حالت جنگ ہے متعلق ہویا حالت امن ہے۔

اور داخلی قانون سے مراد وہ مجموعہ تواعد ہے جس میں تشکیل حکومت ،معیار اور طریق کار ، فرداور حکومت کے رشتہ ،اور دونوں کے تیس اپنی اپنی فرمددار یوں سے بحث کی گئی ہو۔

داخلی قانون کی جارتشیس ہیں۔

(۱) آسین قانون (۲) انظامی قانون

(m) مالي قانون (m) قانونِ تعزير

(۱) آئینی قانون سے مراد وہ مجموعہ قواعد ہے جن میں تفکیل حکومت کے نظام اور طریقیہ کار، دیگر سرکاری محکمہ جات کے اختیارات ،فرائض اور باہم محکمہ جاتی روابط، افراد کے ساتھ ان کے تعلقات کی نوعیت ،شہریوں کے اساسی حقوق اور ان کی آزادی کی صانت وغیرہ مسائل سے بحث کی گئی ہو۔

(r) انظامی قانون ہے مراد وہ مجموعہ قواعد ہے جن میں حکومت کے طریقہ کار ،

اختیارات کے استعال کے حدود ، مقررہ ضروریات وخد مات کے لیے مقررہ اشخاص وافراد کا تقرر، مرکز سے ریاستوں کے تعلقات کی نوعیت، اور دیگر انظامی امور، ملازمت کے شرائط، اوران کی محرانی و تحفظ کے ضوابط سے بحث کی گئی ہو۔

(۳) مالی قانون ہے مراد حکومت کے مالیاتی نظام سے متعلق قواعد ہیں ، اس میں بالعموم عارض کے مسائل زیر بحث ہوتے ہیں۔

ت (۲)عمومي آمدات

(۱)عمومی اخراجات

(۴) حکومت کا بجث

(m)عمومی قر<u>ضے</u>

(۳) قانون تعزیر سے مرادوہ مجموعہ تواعد ہے جس میں جرائم کی تحدید وتعریف ،مغررہ سزاؤں کا بیان ، ملزم کے خلاف کارروائی ،قانونی اقدامات ، اور سزاؤں کی تنفیذ وغیرہ احکام سے بحث کی گئی ہو۔

#### قانون خاص

(۱) قانون خاص سے مرادوہ مجموعہ تو اعد ہے جن میں ان روابط و تعلقات سے بحث کی گئی ہوجس میں ریاست بحث یہ نامل نہ ہو، اس میں عام شہری تعلقات پر، یا حکومت کے ساتھ شہر ایوں کے معاملات میں نوعیت کے ہونے چاہئیں، اس پر دشنی ڈ الی گئی ہو۔

#### ال کی مجمی کی قسمیں ہیں:

(۲) تجارتی قانون

(۱) شهری قانون

(۴) عملی قانون

(m) بحرى قانون

(۵) عدالتی قانون (شهریت اور تجارت ہے متعلق)

(٢) خاص بين الاقوامي قانون

(۱) شہری قانون سے مرادوہ مجموعہ قواعد ہے جوشہریوں کے باہمی تعلقات ہے بحث

کرے، قانون خاص میں یہی قانون سب سے زیادہ اہمیت رکھتا ہے، دیگر تو انین اس کی فروع ہیں۔
شہری قانون درج ذیل دونوں تتم کے مسائل اور متعلقات ہے بحث کرتا ہے۔
(الف) شخصی احوال (پرسٹل لاء) کے مسائل (ب) مالی سرگرمیوں ہے متعلق مسائل
(۲) قانون تجارت: یعنی تجارتی اعمال ہے متعلق تو اعد کا مجموعہ۔

(۳) قانون بحرى:

لعین سمندر میں جہاز رانی ،اورسمندری حدود وغیرہ سے متعلق قواعد کا مجموعہ۔

(٤) قانون عمل:

لین وہ مجموعہ تو اعد جس میں اجرت وعمل سے متعلق مسائل زیر بحث لائے گئے ہوں۔

(۵) عدالتي قانون:

یعن حقوق میں اختلاف کے وقت عدالتوں میں مقدمات کی بیشی سے کارروائی تک کے قواعد کا مجموعہ۔

(٢) بين الاقواى خاص قانون:

لیعنی غیر مکلی افراد کے لیے مخصوص تو انین کا مجموعہ جن کی پابندی غیر مکلی واردین پر بھی عائد ہوتی ہواور مقامی حکومت پر بھی۔(۱)

# كتب فقه مين انساني قانون كے موضوعات

وضعی قانون کے تمامتر موضوعات، فقہ اسلامی کی کتابوں میں موجود ہیں، فقہ اسلامی کے طالب علم کے لیے ضروری ہے کہ دوان مقامات کو جانے جہاں بیموضوعات ل سکتے ہیں، چونکہ فقہاء کی ترتیب اور تعبیر وضعی قوانین کی ترتیب و تعبیر سے مختلف ہے اس لیے بصیرت کے لیے بیمعلوم ہونا ضروری ہے کہ وضعی قانون کی کون تی بحث ہمارے یہاں کہاں ال سکتی ہے؟ ورنہ بسا

<sup>(</sup>١) الدخل للعلوم القانونية للدكتورتو فيق فرج بص٣٥-٢٢٧

اوقات طالب علم دھو کہ میں رہ جاتا ہے کہ شاید وضعی قانون کی سید بحث ہمارے یہاں نہیں آئی ہے، ذیل میں اس کی طرف ضروری اشار نے تحریر کئے جارہے ہیں۔

## بين الاقوامي قوانين

فقہاءنے اس موضوع پرمستقل کتابیں بھی لکھی ہیں ،اور فقہی کتابوں میں مستقل ابواب کے تحت ان مسائل تے تفصیلی بحث بھی کی ہے، امام محمد کی کتاب" السیر الکبیر" اس موضوع پر کافی اہم مانی جاتی ہے، بلکہ معاصر علماء قانون بین الاقوامی قوانین کےسلسلے میں اس کتاب کو باوا آ دم کا درجہ

ویگرفقهی کتابوں میں بھی میے موضوع ''کتاب السیر والمغازی'' کے تحت آیا ہے، بین الاقوامي قوانين كوسيرومغازي كانام كيول ديا گيا؟اس كي توجيه كرتے ہوئے امام سرحسى فرماتے ہيں: "سير"سيرة"كى جمع ہے،ان كو"سير"اس ليے كہاجا تا ہے كماس ميں بتاياجا تا ہے كەمسلمانوں کا کر دار مشرکین ،معاہدین ،محاربین ،اہل ذمہ،مرتدین ،اور باغیوں کے ساتھ کیسا ہونا جا ہے ،اور "مغازی"اس کیے کہتے ہیں کہاں باب کے زیادہ ترقواعد غزوات سے ماخوذ ہیں۔(۱) یہاں قابل ذکر بات میر بھی ہے کہ بین الاقوامی قوانین کے ماخذ قرآن کریم ،احادیث رسول ،اورآ ثار صحابة ، بین ،اورفقه کی کتابون مین زیاد و تر مسائل انہی سرچشموں ہے ما خوذ ہیں۔ بین الاقوامی قوانین کی اہم ترین بنیادیں درج ذیل ہیں۔

# (۱) وحدت انسانی

شریعت اسلامیہ نے ساری انسانیت کوایک وحدت میں پرودیا ہے، اوراس نے بیشعور دیا کہذات یات،اورخاندان،اور قبیلے کا فرق تقابل کے لینہیں، بلکہ تعارف اور تعاون کے لیے ہے

(۱)مبسوللسرنسي:ج •ارص ۲

فنیات کی بنیاد صرف تقوی اور داتی کمال ہے، قرآن نے اس حقیقت کو بری و مناحت کے ساجم

ياايها الناس انا خلقناكم من ذكروانثي وجلعناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله اتقكم (١)

ترجمہ: اللوگو! ہم نے تم کوایک مردادرایک عورت سے پیدا کیااور ہم نے تمہارے اندرخاندان اور قبائل بنائے تا کہ تم ایک دوسرے کو پہچان سکو، بلاشبہ تم میں اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ معزز شخص وہ ہے جوزیادہ صاحب تقویٰ ہے۔

#### (۲) بالهمى تعاون

شریعت اسلامیہ نے باہمی تعاون کو بنیادی حیثیت دی ہے، البتہ اس کے لیے رخ متعین کیا گیا ہے، کر البتہ اس کے کاموں میں تعاون کیا گیا ہے، کر مرف بھلائی کے کاموں میں تعاون مطلوب ہے، برائی اور ظلم کے کاموں میں تعاون کومنوع قرار دیا گیا ہے۔

ارشاد بارى تعالى ہے:

وتعاونو اعلى البروالتقوى و لاتعاونوا على الائم والعدوان . (٢)

تسرجه على أكراورتقوى كى كامول مين تعاون كرواور كناه اورظلم ككامول مين تعاون ندكرو

# (۳) چیثم پوشی اور در گذر

اسلامی قانون نے ایک طرف معاندانہ کارروائیوں کے دفاع کاحق دیا ہے تو دوسری طرف اس پہمی بہت زور دیا ہے کہ امکانی حد تک چثم پوشی اور در گذر سے کام لیا جائے ، بسااو قات معاملات کی استواری میں بیزیادہ مفید ٹابت ہوتی ہے، قرآن میں ارشاد ہے:

لاتستوى الحسنة ولاالسئية ادفع بالتي هي احسن فاذا الذي بينك وبينه عداوة كانه ولي حميم (١)

ترجمہ: نیکی اور برائی برا برئیں ہوسکتے ، برائی کا دفاع اچھے طریقے ہے کر و، تو ممکن ہے جس سے دشمنی ہے وہ تمہارا گہراد وست ہوجائے۔

# (۱۲) عقیده اورفکر کی آزادی

اسلامی قانون میں ہر خص کوعقیدہ وفکر کی آزادی حاصل ہے، کسی کویہ حق نہیں کہ اپنا عقیدہ وفکر کسی کی مسلط کرے، قرآن میں ارشا دفر ما ما گیا:

لااكراه في الدين (٢)

ترجمه: دین می کوئی زورز بردی نیس بے

ای طرح اسلامی قانون ہرصاحب فکر وعقیدہ کواسکی بھی آزادی دیتا ہے کہ دہ اپنے نظریہ کی طرف دوسروں کو دعوت دے، اوراس کے لیے کوشش کرے، ای بنیا دیراسلامی قانون میں مجاہدین اسلام کو دفعۃ جہاد کی اجازت نہیں ہے، بلکہ ان کی ذمہ داری ہے کہ اولا وہ اپنے نخالفین کو دعوت اسلام دفعۃ جہاد کی اجازت نہیں ہے، بلکہ ان کی ذمہ داری ہے کہ اولا وہ اپنے نخالفین کو دعوت اسلام دیں، اگراس کے لیے راضی نہ ہوں تو پرامن رہائش کی پیش کش کریں جس میں ان کو جزید کی ادائی گا دا نگی کرنی ہوگی، ادراگراس کے لیے بھی آمادہ نہ ہوں تو پھر جنگ کی اجازت ہوگی۔

### (۵) عدل دانصاف

شریعت اسلامیہ ہرحال میں عدل دانصاف پرقائم رہنے کا تھم دیق ہے، خواہ حالات پر امن ہوں یا پرتشد د،ادرخواہ معاملہ دوستوں کے ساتھ ہویا دشمنوں کے ساتھ،عدل دانصاف کے

(۱)سوره:فصلت: ۱۳۴۲

باب میں اسلامی قانون کسی تفریق وامتیاز کی اجازت نہیں دیتا،.....قرآن میں ہے:

یا یہ الذین آمنو اکونو اقو امین بالقسط شہداء للّه ولوعلی انفسکم . (۱)

ترجمہ: اے ایمان والو احق وانصاف کے قائم کرنے والے ، اور اللّٰہ کے لیے پی گواہی دینے والے بنوچا ہے بیتی وشہادت تمہارے خلاف ہی کیوں نہ پڑے۔

و لا یجر منکم شنان قوم علی ان لا تعدلو ااعدلو اهو اقرب للتقویٰ. (۲)

تسرجمه: تم کوکی قوم کی دشمنی بے انصافی پر آمادہ نہ کرے کہ ہر حال میں عدل پر قائم
ر مو، کہ یجی تقویٰ کا سب سے قریب تر راستہ ہے۔

#### بين الاقوامى مخصوص ضابطے

یہ تو عام بنیادی اصول ہیں جن ہے بین الاقوامی معاملات سے استفادہ کیا جاسکتا ہے، گرشر بعت اسلامیہ نے انہی عام قواعد پراکتفانہیں کیا بلکہ بعض ایسے مخصوص ضا بطے بھی مقرر فرمائے ہیں جو بین الاقوامی مسائل بیں اساس اہمیت کے حامل ہیں .....مثلاً

#### (۱) بین الاقوامی قانون کے عناصر

بین الاقوامی قانون میں ملک کومرکزی شخص کا درجہ حاصل ہے، اسلامی قانون نے ملک اور حکومت کوشخص واحد کا درجہ دیتے ہوئے اس کی تین قسمیں کی ہیں اور ہرایک کے جدا گانہ احکام بیان کئے ہیں۔

#### (۱) دارالاسلام:

وه ملك جس مين مسلمانون كواقتد اراعلي ادرغلبه توت حاصل هو -

#### (٢) دارالحرب:

وہ ملک جس میں مسلمانوں کوغلبہ دافترار حاصل ندہوادرنداس سے مسیمسلم ملک کا کوئی معاہدہ ہو۔

#### (٣) دارالعهد:

دہ ملک جس میں مسلمانوں کوغلبہ دافتر ارحاصل نہ ہولیکن وہ کسی اسلامی ملک ہے معاہداتی تعلق رکھتا ہو۔

## (٢) قانونى بالارسى

اسلامی قانون میں اطاعت کا تصور صرف ملکی حدود کے ساتھ مخصوص نہیں ہے، (جبیہا کہ عصر جدید کے بین الاقوا می قوانین میں معروف ہے) بلکہ بید ین اور ملکی دونوں بنیادوں پراستوار ہوتا ہے، ای لیے اسلامی قانون کے مطابق مسلمان خواہ دنیا کے کئی جھے کا متوطن ہواس پراسلامی قانون کی اطاعت لازم ہے۔

ای طرح دارالاسلام کے تمام شہریوں پر بھی اسلامی قانون کی بالا دسی تسلیم کرنالا زم ہے، خواہ وہ مسلمان ہوں یاذمی، یاامان لے کر ملک میں داخل ہونے والے افراو، البتہ ہر طبقہ کے لیے جدا گانہ قوانین ہیں، اور ہر طبقہ پراس کے خصوص قوانین ہی عائد ہوں گے۔

فقہاء نے ذمیوں کے مخصوص احکام پر مستقل ابواب قائم کئے ہیں، اور کتابیں لکھی ہیں علامہ ابن القیم کی کتاب "الطرق الحکمیة" السموضوع پر کافی مفصل اور اہم ہے۔

#### (۳) ریاست

ر یاست مملکت ہی کا ایک جزو ہے ،اس پرمکی قانون کی تغیل لازم ہوتی ہے ،فقہاء نے ملک کی مختلف قسموں ، دارالاسلام ، دارالحرب ، اور دارالعہد ، کے علاوہ ریاست کے وجود پر بھی بحث کی ہے، اور مرکز اور ریاست کے تعلقات پردوشی ڈالی ہے، نوجی اور مرکزی طور پردیاست مکی امیراور قانون کی پابندہے۔

#### (۱۷) توسیع مملکت کاضابطه

ریاست یاصوبہ بین الاقوامی قانون کے مطابق اس قطعۂ اراضی کانام ہے جس پر ہرمملکت اپنا قبضہ وتسلط حاصل کرنا اور برقر ارر کھنا جا ہتی ہے، اور وہملکت کے بنیادی عناصر کا حصہ ہوتا ہے۔ کسی نئی ریاست پر قبضہ کے ٹی طریقے ہیں:

- (۱) استیلاء (۲) رابطه
- (س) کوئی مملکت کسی حق کی بنایر کسی حصہ سے دستبردار ہوجائے۔
  - (٣) فقح (٥) تبضهُ اولين

فقہاء نے ان طریقوں سے بحث کی ہے، بالخصوص فتے اور دستبر داری کے طریقے پر، اس طرح ان نوآ بادیات سے حاصل شدہ آ مدنی کے بارے میں بھی گفتگو کی ہے....مثلاً مسلمانوں کے زیر قبضہ اراضی کی تین قسمیں ہیں:

- (۱) وہ اراضی جن پرمسلمانوں نے بزدر قبضہ حاصل کیا ہوا در شمنوں کوئل ، قیدیا جلاوطن کرکے دہاں سے بے دخل کر دیا ہو۔
- (۲) وہاراضی جہاں دشمنوں کومعاف کرکے قبضہ کرلیا گیا ہواور پھرانہی کے زیرتصرف چھوڑ دیا گیا ہو۔
  - (٣) وهاراضي جن يرصلح ومعابده كيمطابق قضدهاصل موامو

امام ابوعبيد قاسم بن سلام نے ان كے علق سے تفتكوكرتے ہوئے لكھاہے كه:

بر ورحاصل شدہ ملکوں کے باشی اگر مسلمان ہوجا کیں تو ان کی زیمنات اور جا کدادیں ان کی مطرح براطور مصالحت قبضہ ہوا ہوان کا ملکیت میں باقی رہیں گی، اور جن اراضی پرمقررہ پیداوار دینے کی شرط پر بطور مصالحت قبضہ ہوا ہوان

کے ساتھ معاہدہ کے مطابق معاملہ کیا جائے گا ......البنتہ جن ادامنی کو برد در حاصل کیا جائے اور دہاں کے لوگ مسلمان نہ ہوں تو اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، بعض حضرات کی دائے ہے کہ ان ادامنی پر مال غنیمت کا تھم عا کد ہوگا، اور بعض نے امام المسلمین کی صوابدید پر چھوڑ دیا ہے، .... البنتہ جوعلاقہ بطور معانی حاصل ہووہ اسلامی مملکت کا موقو فہ علاقہ قرار پائے گا، اور جوعلاقہ بطور معمالحت حاصل ہووہ ایک دارالاسلام قرار پائے گا، اور دوسری رائے میں وہ دارالاسلام کا حصہ نہ ہوگا، بلکہ دارالاسلام سے الگ دارالاسلام قرار پائے گا، جوداخلی مسائل میں آزاد ہوگا، گرخار جی معاملات ہوگا، بلکہ دارالاسلام کے قوانین خارجہ کا پابند ہوگا۔

# (۵) معامداتی ذمهداری

وہ تمام ممالک اور علاقے جومعاہدہ کے مطابق اسلامی مملکت کا حصہ ہیں وہ خارجہ تو انین کے مطابق مطابق معاہدہ کے مطابق معاہدات کے لیے جواب دہ ہوں گے، اور معاہدے کی خلاف درزی کی صورت میں ہونے والے نقصانات کے ذمہ دار ہوں گے۔

فقہاء نے ان معاہدات کی تعیل و بھیل کے تعلق سے مفصل بحثیں کی ہیں، اور ایفائے عہد کولازی جزوقر اردیا ہے، مثلاً جنگ بندی کا معاہدہ ، عبد جوار ، عبد وصلح وائم ، عبد صلح موقت ، اہل معاہدہ اور ذمیوں کے خاص معاہدات وغیرہ ، معاہدہ ، عبد جوار ، عبد وصلح وائم ، عبد صلح موقت ، اہل معاہدہ اور ذمیوں کے خاص معاہدات وغیرہ ، اک طرح انہوں نے یہ بحث بھی کی ہے کہ کن حالات وظروف میں معاہدہ کو کا لعدم قرار دیا جائے گا ، ای طرح جومعاہدہ قرآن وسنت کے خلاف ہووہ باطل اور کا لعدم ہوگا انہوں نے یہ وضاحت بھی کی ای طرح جومعاہدہ قرآن وسنت کے خلاف ہووہ باطل اور کا لعدم ہوگا انہوں نے یہ وضاحت بھی کی خیر جومما لک معاہدات میں شامل ہیں ان میں سے کوئی اگر فقض عہد کا مرتکب ہوگا ، تو اس کے خلاف جنگی کارروائی کی جاسکتی ہے۔

# (۲) رفع منازعات کےضا بطے

اگردوملکوں یا دوریاستوں میں کی قتم کا تنازعہ پیدا ہوجائے، تواس تنازعہ کے خاتمے کا پرامن راستہ سے کہ دونوں ملک باہم بات چیت کے ذریعہ معاملہ کا تصفیہ کرلیں، یا کوئی فردیا ملک دوستا نہ طور پردونوں کے درمیان مصالحت کی کوشش کرے، یا پھرکوئی ملک با قاعدہ ٹالٹی کا کردار اداکرے، یا پھر بین الاقوامی عدالت میں مقدمہ دائر کیا جائے۔

مربھی پرامن طریقے تنازعہ ختم کرنے میں ناکام ہوجاتے ہیں توعالمی برادری کو جبری طریقہ اختیار کرنا پڑتا ہے، یعنی تشدد کا جواب تشدد سے مثلاً فوجی کارروائی ، بھاری شیکسوں کا تعین ، یا تمدنی رکاوٹیس یا بحری یا اقتصادی نا کہ بندی وغیرہ۔

موجودہ بین الاقوامی قانون میں بیطریقے ستر ہویں صدی کے نصف اول کے بعد کی ایجا دہیں اس سے پہلے مروجہ عالمی قوانین میں ان کاسراغ نہیں ملتا۔

لیکن شریعت اسلامیہ اور فقہ اسلامی میں اس کی نظیریں پہلے سے موجود ہیں ، اور فقہاء نے فرداور ریاست یا دوریاستوں کے درمیانی اختلا فات کے مسئلہ یرروشنی ڈالی ہے۔

مثلاً کسی ملک یا قوم ہے جنگ کے لیے شریعت اسلامیدلازم قراردی ہے کہ پہلے دعوت اسلام دی جائے ، پھر دوسی کی پیش کش کی جائے ، اس کے بعد جنگ کا نمبر ہے ، اور جنگ کو بھی صرف دومقاصد کے لیے جائز قراردی ہے ہے ۔ (۱) راہ خدا میں حائل رکا دئوں کو دورکر نے کے لیے (۲) دومقاصد کے لیے جائز قراردی ہے ۔ گزیب کاری اور دہشت گردی کو ممنوع قرار دیا گیا دوسرے اپنے ضروری دفاع اور تحفظ کے لیے ۔ گزیب کاری اور دہشت گردی کو ممنوع قرار دیا گیا ہے ، جنگ کو صرف میدان جنگ تک محصور کیا گیا ہے ، خفیہ جنگی کارروائی یا گوریلا جنگ کی سوائے شد یدحالات کے اجازت نہیں دی گئی ہے ، عورتوں ، بچوں اور بوڑھوں کو آل کرنے سے منع کیا گیا۔

اس طرح شریعت اسلامیہ نے جنگ کے خاتمے کی تین صور قیل مقرر کی ہیں ۔

اس طرح شریعت اسلامیہ نے جنگ کے خاتمے کی تین صور قیل مقرر کی ہیں ۔

(۱) جن مقاصد کے لیے جہاد ہاں کو بورا کر دیا جائے ، جنگ خودختم ہوجائے گی۔

(۲) وقتی جنگ بندی کر کے دونوں فریقوں کوسو چنے کی مہلت دی جائے۔
(۳) تیسری صورت ہے کہ دائمی طور پر دونوں فریق باہم مصالحت کرلیں۔
اسی طرح قانون اسلامی نے قیدیوں کے ساتھ حسن سلوک اوراکرام کی تلقین کی، اور عکرانوں کواختیار دیا کہ چاہیں تو فدیہ لے کران کوچھوڑ دیں اور چاہیں تو بلا فدیہ آزاد کر دیں۔
عمرانوں کواختیار دیا کہ چاہیں تو فدیہ لے کران کوچھوڑ دیں اور چاہیں تو بلا فدیہ آزاد کر دیں۔
اس طرح کی بعض نظیریں شریعت اسلامیہ میں پہلے سے موجود ہیں، جدید حالات میں ہیں اس طرح کی بعض نظیریں شریعت اسلامیہ میں پہلے سے موجود ہیں، جدید حالات میں بین الا تو امی اختیار اس کے اس کی روشنی میں حل کیا جاسکتا ہے، اور این سے بعض قو اعدوا صول نکا لے جاسکتے ہیں۔

#### قانون داخلی

داخلي قانون كي جارتتميس بين:

(۲) انظامی قانون

(۱) آئين قانون

(٣) مالى قانون

(m) نوجداري قانون

فقہاءنے ان قوانین ہے بھی تعرض کیا ہے، مثلاً

# () آئيني قانون:

کے تعلق سے نقبهاء نے درج ذیل مقامات پر بحث کی ہے، امامت، خلافت، بیعت، حکمرانوں کی شرائط ،حکومت پرعوام کے حقوق ،عدل ،مساوا ق،ادر شور کی دغیرہ

#### (۲) انظای قانون:

جس بیں نظم مملکت کے تواعد آتے ہیں، کتب فقہ میں یہ بحث السیاسة الشرعیة 'پاالاحکام السلطانیة ' کے تحت آتی ہے بعض علاء نے اس پرمستقل کتا ہیں کھی ہیں، مثلاً ابن تیمید کی''السیاسة الشرصية "ابويعلى كي "الاحكام السلطانية" اور ماوردي كي الاحكام السلطانية "وفيره-

#### (m) فوجداري قانون:

کے مباحث کتب نقد میں، جنایات، قطاع الطریق اور حدود وتعزیرات، کے تحت ملتے ہیں، بعض جرائم کی سزائیں شریعت نے خود مقرر کر دی ہیں، اور بعض کوقاضیوں اور عدالت کی صوابدیدی پر چوڑ دیا ہے۔

#### (٣) مالي قانون:

نقبهاء نے متفرق مقامات پراس تعلق سے گفتگوی ہے، کتاب الزکو ق ،عشر،خراج ، جزیہ، رکاز دغیرہ، بعض فقبهاء نے اس پر مستقل کتابیں بھی کھی ہیں، مثلاً امام ابویوسف کی کتاب الخراج ، اور ابوعبید قاسم بن سلام کی کتاب الاموال 'وغیرہ۔

قانون خاص

اس میں قانون دیوانی، قانون تجارت، ادر عدالتی قوانین آتے ہیں۔

قانون ديواني

کتب فقہ میں اس تعلق ہے بھی مسائل واحکام موجود ہیں، اور معاملات کی مختلف متمیں فقہا منے بیان کی ہیں۔

قانون تجارت

كتاب الشركة ، المضاربة ، الفليس ، وغيره كعنوانات ساس موضوع بر مُفتَّلُوكي مُن ب

اور فقہاء نے اپنے دور کی مروجہ یا مکنہ صور توں کے احکام بیان کئے ہیں، ادرآئندہ کے لیے بعض اصول اور عرف کومعیار مقرر کیا ہے جن کی روشن میں نے تجارتی مسائل کوٹل کیا جاسکتا ہے۔

## عدالتي قانون

مقد مات کی پیشی، شہادتوں اور بیانات کی ساعت اور عدالتی کا راوئی ،اور عدالتی احکامات کے نفاذ وغیرہ کے مسائل سے فقہاء نے ابواب الدعویٰ القصاء،الشہادة ،اورالا قرار، وغیرہ کے تحت گفتگو کی ہے۔

غرض عصر جدید کے قوانین کے تمام ترموضوعات کتب فقہ میں ذیر بحث آئے ہیں، اوران کی تمام خرور کی بنیادی فقہاء نے فراہم کردی ہیں، رہی یہ بات کہ فقہاء کے بہال وہ تر تیب کیول نہیں ملتی جوعمر جدید کی قانونی تر تیب ہے، تو غالبًا اس کی وجہ یہ ہے کہ اس دور میں اس طرح کی تقسیم کی حاجت نہیں تھی، اس لیے کہ عدالت اور قاضی تمام شعبوں کے لیے جداگا نہ نہیں ہوتے تھے، تمام مقد مات ایک عدالت میں پیش کے جاسکتے تھے، اس لیے اس دور میں موضوعاتی تقسیم کی ضرورت نہیں تھی محمر جدید میں چونکہ موضوعات کے لئا ظے شعبوں کی تقسیم عمل میں آگئ ہے، اور ہر عدالت ہر مرحد الت ہر مرحد الت ہیں جونکہ موضوعات کے لئا ظے شعبوں کی تقسیم عمل میں آگئ ہے، اور ہر عدالت ہر مرحد کا مقد مرتبیں لیے سکتے تھے والے شعبوں کے لئے مخصوص عدالتیں قائم کی گئی ہیں، اس لیے ہر طرح کا مقد مرتبیں لے سکتی، بلکہ مخصوص شعبوں کے لئے مخصوص عدالتیں قائم کی گئی ہیں، اس لیے ترتیب جدید کی حاجت بڑی۔

وضی قوانین اوراسلامی قانون کے موضوعاتی موازنہ کے ذیل میں اس حقیقت کا اظہار دلیے سے خالی نہیں ہے کہ مغربی جدید قانون میں صدیوں کی مسلسل محنت و تجزید کے باوجود وہ موضوعاتی وسعت دجامعیت نہیں آسکی ہے، جواسلامی قانون کا حصہ ہے، اس لیے کہ وضعی قوانین کے تمامتر موضوعات، اسلامی قانون میں زیر بحث آگئے ہیں، لیکن اسلامی قانون کے کئی مباحث الیہ ہیں جن کا وضعی قوانین میں کوئی ذکر نہیں ہے۔

ای کیمشہور مستشرق" نالینو کہتاہے:

کم غربی زبانوں میں کوئی ایبالفظ موجود نہیں ہے جواسلامی قانون کے لفظ ''فقہ'' کا صح

مناول بن سے اور فقد کے ممل منہوم کواوا کرسکے اور اسکی وجہ بیان کرتے ہوئے کہتا ہے کہ فظ" فق" ان مسائل ہے بھی بحث کرتا ہے جو خدا اور بندہ کے تعلق ہے مربوط ہیں اور انسان کے ذاتی اور اجتاعی مسائل ہے بھی ۔۔۔۔۔۔۔ فقہ میں عبادات کا بھی ذکر ہے، اور حقوق عامہ کا بھی ، مثلا مسائل خراج اور معادن وغیرہ ، اس میں خاندانی مسائل ، عائلی زندگی کے متعلقات مثلاً ورافت، تکاح وطلاق ہے بھی بحث کی گئے ہے ، حقوق مالیہ ، اوقانی ، آ داب قاضی ، صدود ، عقوبات ، سیر ، خارج قوا نیمن و دینی مسائل ذریحث آئے ہیں ۔۔۔۔ نالینو مزید کہتا ہے کہ ۔۔۔۔ مغربی قانون کی تگاہ میں جودینی مسائل ہیں ، مثلاً ایمان ، تذور ، مروجہ ذیجے ، قربانی ، طال وحرام ، کھانے پینے ، شکار لباس اور زینت کے مسائل ہیں ، مثلاً ایمان ، تذور ، مروجہ ذیجے ، قربانی ، طال وحرام ، کھانے پینے ، شکار لباس اور زینت کے مسائل ہیں ، مشائل ہیں اسلامی فقہ میں بحثیت قانون زیر بحث آئے ہیں ۔ (۱)

ایک اورمشہور فرانسیسی مستشرق ' بوسکه' اپنے ایک مقالے میں لکھتاہے کہ:

اسلامی قانون مومن کی پوری زندگی کومیط ہے، اس میں اسلامی اجھا می زندگی کا مکمل نقشہ دیا گیا ہے، استنجاء، قضائے حاجت، اور نماز کے مسائل سے لے کر ذکوہ، نکاح، بیوع، وصایا، اور جنگ وسلے کے قواعد تک تمام جزئیات اس میں موجود ہیں، (۲)

''نالینو'' کہتا ہے کہ جولوگ قانون اسلامی اور قانون وضعی کے اس عظیم فرق سے بے خبر ہیں وہ بہت بڑے نے ریب میں ہیں، (۳)

اس موضوع پرمزید تفصیل کے لیے درج ذیل کتابوں کی طرف مراجعت کرنا مناسب ہوگا القانون الرومانی والشریعة الاسلامیة ، کتاب المدخل لمحمد مصطفی شکسی ، کتاب المدخل لمدکور الرابعة المدخل محمد یوسف موکیٰ)

<sup>(</sup>۱) ال للقانون الروماني تا ثير على الفقه الأسلامي: ۱۱ (۲) ال للقانون الروماني تا ثير على الفقه الأسلامي: ۱۱

<sup>(</sup>m) ال للقانون الروماني تا ثير على الفقد الاسلام: ١١- اس بحث كابرد احصد تاريخ الفقد الاسلامي للدكتور عمر سليمان الاشقر سے





# اسلام اوربين الاقوامي قوانين

بعض ماہرین قانون کا خیال ہے کہ بین الاقوامی قانون کا آغاز پورپ میں تین چارصدی قبل ہوا،مگر میچے نہیں ہے،اس لیے کہ پیضوراسلام سے بھی قبل ملتاہے۔

# قبل از اسلام کے بعض نظائر

قدیم زمانے میں قبائل اور اتوام میں جنگیں ہوتی تھیں، اور جنگ بندی کے معاہدے بھی ہوتے تھے، جنگ اور امن کے تعلق سے پچھ تصورات اور تحفظات موجود تھے، جواگر چیکہ تحریری صورت میں موجود نہیں تھے، لیکن عملا رائج تھے، چاہے کوئی ضابطۂ اخلاق نہ پائے جانے کی بناپران بڑمل ہوتا ہو یا نہ ہوتا ہو، اور دھو کہ دیکر ایک دوسرے کوزک پہو نچانے کا سلسلہ جاری رہا ہو، لیکن ذہنوں میں بعض اصول ضرور موجود تھے، اور اکثر ان پڑمل کی بھی کوشش کی جاتی تھی۔

بعض معاہدات کا ذکر بھی تاریخ کی کتابوں میں ملتا ہے،اس سلسلے میں سب سے قدیم ترین معاہدہ وہ ہے جو فرعون مصر مسیس دوم اور خیستین کے فر ماز واخیسنا کے در میان تیرہ صدی قبل می معاہدہ وہ ہے جو فرعون کے زیر قبضہ علاقوں پر حملہ کیا تھا، اور شکست کھا کر چندشرا نظے کے ساتھ فرعون ہوا تھا،خیسنا نے فرعون کے زیر قبضہ علاقوں پر حملہ کیا تھا، اور شکست کھا کر چندشرا نظے کے ساتھ فرعون میں منظور کیا میل کیا ما ایک نسخہ سے صلح کی درخواست کی تھی، فرعون نے منظور کیا میل نامہ چا ندی کے دوورق پر تحریر کیا گیا، ایک نسخہ مختلف تھا کہ فرعون کے پاس بھیجا، الری جیجنے کا مقصد یہ تھا کہ فرعون

جا ہے تواس سے شاوی کر لے اس میں اس بات کی بھی تصریح کی گئی تھی کہ اگر کوئی شخص اپنے مالک سے بغاوت کر کے کسی دوسر سے ملک میں بناہ گزیں ہوجائے تواس ملک پرلازم ہوگا کہ وہ باغی کواس کے ملک کی حکومت کے حوالے کر ہے ، یہیں سے مجر مین کی سپر دگی کے قانون کی بنیاد پڑی، ڈاکٹر سلیم حسن نے دو ہمیر وغلیفیہ" کی تحریر (جوم مرکی قدیم عباوت گاہوں میں اب بھی موجود ہے) سے اقتباس کرتے ہوئے اپنی کتاب میں اس معاہدہ کومع شرائط قل کیا ہے۔ (۱)

کے اس طرح قدیم بونانی شہروں میں اسبارطہ، آتینا، اور ابولوتی، وغیرہ الگ الگ مستقل ریاستیں تھیں، گرزبان وادب تہذیب وثقافت، اور بعض دینی و ندہبی اقدار کی بنا پران کے درمیان باہم اتحاد قائم تھا، جس سے بین الاقوامی قانون وجود میں آیا۔

ﷺ شہروم اورآس پاس کے دیہاتوں بقصبوں اورقبیلوں کے درمیان تعلقات خوشگوارنہیں تھے، ان کے درمیان لڑائیاں ہوتی تھیں، روی اس میں کلیدی کرداراداکرتے تھے، یہ فاتح قوم تھی قبائل اورعلاقہ عات اپنے تناز عات کے فیطے کے لیے ان سے رجوع کرتے تھے، بعض قوموں نے رومیوں کی اطاعت بھی قبول کرلی تھی، یہیں سے چھوٹی حکومت کا تصور بیدا ہوا۔

رینظائر عہدوسطی ہے بیں ،عہدوسطی کا اطلاق اکثر مورخین کے نزدیک الاسمام عیں معربی یونانی سلطنت کے خاتمہ ہے لیے کرس ۱۳۵ عیں ترک بادشاہ محمدالفاتح کے ہاتھوں قسطنطنیہ معربی یونانی سلطنت کا پایہ تخت تھا) کے خاتمہ تک کیاجا تا ہے، اسلام کی آمدای دور میں اے میں ولادت رسول کے ذریعہ ہوئی ، اور اللہ عیں حضور کی بعثت ہوئی ۔

# بین الاقوامی قوانین پراسلام کے اثرات

ان تاریخی نظائر سے ثابت ہوتا ہے کہ بین الاقوامی قانون کا تصور کسی نہ کسی درجہ میں اسلام

<sup>(</sup>۱) أنكريزي كتاب بمصرالقديمة واكتركيم سن: ۱۲۲۸، ۱۲۷۸، ۱۲۹۷، ۱۳۹۷، ۱۳۹۸، ۱۳۹۷، ۱۳۹۷، ۱۳۹۷، ۱۳۹۷، ۱۳۹۷، ۱۳۹۷، ۱۳

ے بل موجود تھا، البتہ اتن بات یقین کے ساتھ کہی جاسکتی ہے کہ اسلام کے بعدد نیا ہے جس مائے میں بھی اس طرح کے بین الاقوامی تصورات پائے مکے ان پراسلامی قانون کے اثرات کسی نہ کسی در ہے میں محسوس کئے جاسکتے ہیں، مثلا

اسلام کی آمد جس دور میں ہوئی تھی وہ دنیا میں شدید اختلاف وانتشار کا دورتھا، سیحی علا، اور سیحی ممالک باہم برسر پرکار سے، اسلام نے ان کو قانون حیات اور درس محبت دیا، پھر جب اسلام اپنی جامعیت اور اندرونی قوت وجاذبیت کے سبب تیزی کے ساتھ پھیلنے لگا تومسیحی علاء کو ہوش آیا، اور متما مامراء اور حکمرانوں نے بورپ کی صدارت میں ایک مجلس متحدہ منعقد کی ، جوممالک کے خار جی اختلافات میں فیصلہ کن ہو مجلس کا سربراہ بوپ کو بنایا گیا، اور بوپ کی تا جیوشی کا آغاز ہو۔

#### مدينة الرب كأ قانون

ال مجلس نے جوبین الاقوامی توانین پاس کئے، ان میں ایک صلح آلہ اور ہرنۃ الرب کا قانون بھی تھا، ہدنۃ الرب کا قانون بھی تھا، ہدنۃ الرب (خدائی جنگ بندی) کی روسے کوئی شخص کیشنہ کو ہتھیار لے کر گر جامیں نہیں داخل ہوسکتا تھا، نیز جمعہ کی شام سے پیر کی شبح تک جنگ ممنوع قرار دی گئی۔

یددراصل اسلام کے اس قانون بیت اللہ اور قانون اشہر حرم کی ایک نقل تھی، جواسلام میں ہدنۃ الرب سے پانچ (۵۰۰) سوسال قبل سے موجود تھا، اسلام نے مکہ اور اس کے اطراف میں ۱۸ مربع میل تک کے خطہ کو خطہ امن قرار دیا تھا جس میں کی قتم کے قبل وخوزیزی کی اجازت نہتی، مہال تک کہ کوئی شخص اپنے باپ یا بھائی کے قاتل کو بھی اس خطہ میں دیکھ لیتا تو اس سے تعرض نہ کرتا، قرآن میں ارشاد ہے:

اولِم يروا اناجعلنا آمناً ويتخطف الناس من حولهم (۱) قرجمه: كياينيس ديك كهم نع حم كومامون بناديا ب، لوگ آس پاس سي يهال

ے اُنچے چلے آرہے ہیں۔

ایک اور جگه ارشادی:

وجعلنا البيت مثابة للناس (١)

قرجمه: اورہم نے بیت الله کولوگول کا مرجع و ماوی اور جائے امن بنایا۔

ومن دخله کان آمناً (۲)

ترجمه: جوفض حرم مين داخل موگااسدامان حاصل موگي

اس طرح ارشاد باری ہے:

اولم نمكن لهم حرماً امناً (٣)

ترجمه: کیاجم نے ان کے لیے حرم میں امن کی جگرنہیں بنائی۔

ای طرح اسلام نے بعض مہینوں کومحتر م قرار دیا، یہ چار مہینے ہیں، ذی قعدہ، ذی المجہ بمحرم الحرام اور رجب المرجب ، قرآن پاک میں ان مہینوں کا تذکرہ کیا گیا ہے۔

ان عدة الشهور عندالله اثناعشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السموات والارض منها اربعة حرم ذلك الدين القيم فلاتظلموا فيهن انفسكم. (٣)

ترجمہ: یقیناً کتاب الہی میں مہینوں کا شار اللہ کے نزدیک بارہ (۱۲) مہینے ہیں، جس روز اللہ تعالی نے زمین وآسان پیدا کئے تھے، ان میں چار مہینے خاص ادب کے ہیں، اور یہی دین متقیم ہے، ہستم سب ان مہینوں میں اپنے اوپرزیادتی نہ کرو۔

اس قانون میں حرم پاک ماجزیرۃ العرب کی تخصیص نہیں ہے، دنیا کے تمام مسلمانوں پر سے علم عائد ہوتا ہے۔

اس تفصیل سے واضح ہوتا ہے کہ پورپ کی مجلس متحدہ نے ہدنۃ الرب یاصلح اللہ کے نام سے جو اون تیار کیا وہ دراصل اسلامی قانون کی اسی دفعہ کاچر بہتھا، پورپی مما لک کواسلامی اندلس سے جو

<sup>(</sup>١) بقرة: ١٢٥ (٢) سورة آل عمران: ١٩٧ (٣) سورة تقص : ١٥٨ (٣) سورة توبه: ٢٣١

قریب ترین علمی، تدنی اور جغرافیائی تعلقات تصان کے بیش نظریہ طعی ناممکن ہے کہ یورپ کے مقنین قرآن کے اس مشہور حکم اور عربول کے اس معروف دستورے نا داقف ہوں۔

#### دوركليسا كإخاتمه

گر بورپ کی اس مجلس کا اقتدار بہت زیادہ دنوں قائم نہیں رہ سکا، اس مجلس کا سربراہ بوپ تھا، اور ایک طرح بیکلیسائی اقتدار کا دور تھا، گرکلیسا کی بعض زیاد تیوں کی بناپر حکمرانوں اور امراء میں اس کی طرف سے نفرت و بیزار کی پیدا ہوئی، خصوصاً اس لیے بھی کہ اس نے سیجیوں کی بنیادی تعلیم میں بھی ترمیم کا ارتکاب کیا تھا مثلاً مغفرت کے دستاویز وں کی فروختگی ،گرجا کے باغیوں کو برہنہ کرنے اور جنت سے محروم کرد سے کی سرزا، بعض گوتل کی اجازت، معاملات کی اہمیت کونظرانداز کردینا، اور فریقین میں سے کسی فریق نے گرجا کی مخالفت کی تو معاہدہ کومنسوخ اور کا لعدم مراد بینا وغیرہ۔

#### أيك جابلا نهاصول

میکاویلی جوہوا سیاست دال تھا، اس نے اسلامی فتوحات سے اپنے کو بچانے کے لیے اور اسلام کی توسیع واشاعت سے خطرہ محسوس کرتے ہوئے ندہی کے بجائے ایک سیاسی پلیٹ فارم بنانے کامنصوبہ بنایا، اس نے جھوٹی ریاستوں کو بروی حکومت میں شامل ہوکر ایک بروی قوت بن جانے کا نعرہ لگایا، اپنے نظریات کی تشہیر واشاعت اور اپنے منصوبے کی تکیل کے لیے ایک کتاب "الامیر" کے نام سے کمھی، اور اس میں سیاست کو نئے زاویہ نگاہ سے چیش کیا، اس نے لکھا کہ سیاست جھوٹ اور نفاق کا نام ہے، وعدہ اور محاہدہ کوئی چیز نہیں ہے، جس کی لاٹھی اس کی بھینس کوئی جیز نہیں ہے، جس کی لاٹھی اس کی بھینس کوئی جیز نہیں ہے، جس کی لاٹھی اس کی بھینس کوئی جیز نہیں ہے، جس کی لاٹھی اس کی بھینس کوئی میں میاست تو سے وطاقت کی ہدولت دوسری ریاستوں پر قبضہ کرسکتی ہے، اور اس کو ناجا کر قبضہ نہیں کہا جائے گا، اس احتمانہ اصول کی بالاوتی تقریبا ایک صدی تک قائم رہی، اور اس کے نتیج میں فتنہ

ونساد کا وه یا زارگرم ربا کدالا مان والحفیظ، بالآخراس اصول کاطلسم بھی ٹوٹ گیا، اور عام طور پراس کو مستز دکر دیا گیا۔

میکاویلی کی جنگی سیاست کے رومل میں تصورامن تیزی کے ساتھ انجرا ،اور خیال پیدا ہوا کرا اور خیال پیدا ہوا کرا آئی بدرجہ مجبوری ہونی چاہئے ،اورایک ضابطرامن تیار ہونا چاہئے ،جس کی پابندی تمام متعلقہ ملکوں برعائد ہو۔

ية وازسب سے پہلے جن لوگوں نے بلندی ،ان کے نام يہ بين:

- (۱) اسپین کا بادری، ''ویتوریا''جس نے سلامنکا کی یونیورسیٹی میں ۱۸ساء سے ۲۸ساء سے ۲۸ساء تک الہیات کا درس دیا۔
- (۲) پاوری سولرس می بھی اپلین کا باشندہ تھا، ۱۹۸۸ء سے کوالا او تک بیرس یو نیورش میں مسلسل النہیات کا بروفیسر رہا۔
- (۳) جرجیوں ہولنڈی جس نے ندکورہ خیالات میں تھوڑی ترمیم کر کے ان کوصاف شفاف بنایا، اس نے قانون امن اور منصفانہ جنگ کے موضوع پر متعدد کتابیں تصنیف کیں اس کی سب سے مشہور تصنیف" قانون الشعوب" اور" البحرالحز" ہے، جس میں اس نے سمندر کی آزادی کانظریہ پیش کیا کہ سمندر کسی کی ملک نہیں ہے، حکومت برطانیہ نے البحرالحرکی اشاعت پر شخت احتجاج کیا، جب کہ اس کے بالمقابل البحرالمخلق" نامی کتاب کوخوب سراہا۔

# سمندرکی آزادی کانظر بیر

مگرسمندری آزادی کانظریہ بھی کوئی نیانظریہ بیس تھا، ہولنڈی سے تقریباً نوسو(۹۰۰) سال قبل حضرت عمر بن عبدالعزیز نے عملی طور پراس نظریہ کو پیش فر مایا تھا، شالی افریقہ کے گورنر نے بذریعہ خط آپ سے اجازت طلب کی تھی کہ سمندر میں جنوبی بورپ کی تجارتی کشتیاں افریقه کی طرف جاتی خط آپ سے اجازت طلب کی تھی کہ سمندر میں جنوبی بورپ کی تجارتی کشتیاں افریقه کی طرف جاتی جیں، ان پر پابندی لگائی جائے اور اور ان سے کسٹم وصول کیا جائے، لیکن حضرت عمر بن عبدالعزیز

نے ایبا کرنے نے منع کیا، اور جواب میں تحریر فر مایا کہ سمندر د آزاد ہیں، اور ان کے ذریعہ تجارتوں پرکوئی فیکس نہیں ہے، جیسا کہ مندر جہ ذیل آیت سے اس پر دوشن پڑتی ہے۔

هوالذي سخر البحر لتاكلوامنه لحماً طرياً وتستخرجوا مندحلية تلبسونها وترى الفلك مواخرفيه ولتبتغوامن فضله ولعلكم تشكرون. (١)

ترجمہ: وہی ذات ہے جس نے دریا کوتہارے قابو میں کردیا تا کہ اس میں سے تازہ گوشت کھاؤ، اور اس سے زیور (مونگاموتی) نکالواور استعال کرد، تم دیکھتے ہو کہ کشتیاں اور جہاز پانی کوچیرتے ہوئے چلے جاتے ہیں، تا کہتم اللہ کافضل تلاش کرواور شکر گذار بنو۔

ای طرح ایک اور موقعه پرارشاد ب:

ومایستوی البحران هذا عذب فرات سائغ شرابه و هذاملح اجاج و من کل تاکلون لحماً طریاً و تستخرجون حلیة تلبسونها و تری الفلك فیه مواخر لتبتغوامن فضله ولعلكم تشكرون (۲)

ترجی اوردونوں سندر برابرنہیں ہیں، یہ ٹیریں اورخوشگوار پانی والا ہے، اوردوبرا شورا اور سخت کھاری ہے، اور برایک ہے تم تازہ گوشت (یعنی مجھلیاں) حاصل کرتے ہو، اور اس سے زیورات اور سامان آرائش (مونگا موتی وغیرہ) بھی نکالتے ہو، تمہارے مشاہدے میں وہ کشتیاں اور جہاز بھی آتے ہیں، جو پانی کو بھاڑتے ہوئے رواں دواں ہیں، تا کہ فضل الہی کے طلبگار اور نعمت خداوندی کے شکر گذابنو۔

ان دونوں آیات میں سمندر کے لیے لفظ تنجیر استعال ہواہے،''تنجیر'' کے معنی حق انفاع کے بیں، لیعنی سمندر پر پابندی عائد کے بیں، لیعنی سمندر پر پابندی عائد مہیں کی جاسکتی۔

حضرت عمر بن عبد العزيز نے فرمايا" ان المكس هو النجس "يعني فيكس دوسرے كامال (۱) الخل: ۱۲۲ (۲) قاطر ۲۲۰ (۱)

غلططریقے سے حاصل کرنے کا ذریعہ ہے، جس سے اللہ نے منع فرمایا ہے۔

ولاتبخسواالناس اشياءهم (١)

ترجمه: اورلوگول كى چيزين فلططريقے برحاصل نهكرو\_

اور يكى نہيں زيادہ تربين الاقوامى مغربى قوانين كى سنگ بنياداسلام ہے، يورپ ميں يہ چيز زيادہ سے زيادہ جيارسوسال قبل آئى ہے، جب كہ اسلام اپنے دامن ميں صديوں سے يہ قوانين اور احكام سميٹے ہوئے ہے اس ليے ناممكن ہے كہ بہت بعد ميں پيدا ہونے والے مغربى ماہرين قانون نے اسلامى قانون سے فائدہ نہ اٹھا يا ہو۔

#### قواعد جنگ

اسلام کے ساتھ پورپ کی طویل کھکش رہی ہے، اورجنگوں کالانتنائی سلسلہ ساتویں صدی عیسوی کے اواخر سے بار ہویں صدی تک رہا ہے، اس سے پورپ کو بہت حد تک اسلام کے قانون جنگ اور قانون خارجہ کو بیجھنے کا موقعہ ملا، بالخصوص بیت المقدس کی صلیبی جنگیں جن کا سلسلہ دوسوسال تک جاری رہا، اس میں ان کو اسلامی قواعد سے دا تف ہونے کا بہت قریب ترین موقعہ ہاتھ آیا، اس کا اعتراف مغربی مصنفین نے بھی کیا ہے، ......صرف میدان جنگ میں مسلمانوں کے معاملات سے انہوں نے درج ذیل قواعد سیکھے۔

المجنگ کے لیے ضروری ہے کہ وہ میدانوں میں ہواور نوجوں کے ذریعہ ہو۔

🕁 نیزیم الازم ہے کہ عام باشندوں کونہ چھیٹراجائے۔

🚓 اسلام مکانوں کومنہدم کرنے ، املاک کونقصان پہونچانے ہجوام الناس کو تکلیف

دینے اور قیدیوں کوموت کے گھاٹ اتار نے کی ہر گز ہر گز اجازت نہیں دیتا۔

اسلام معاہدتی امن کی رعایت کرتا ہے۔

⇒ دوسرے فداہب وادیان کااحر ام کرتا ہے۔

🕁 دهو که اور خیانت کی کوئی مخجائش نہیں ہے۔

🕁 بچوں،عورتوں،بوڑھوںادر مزدوروں کا قتل حرام ہے۔

🕁 کھیتوں اور فصلوں کو تباہ کرناممنوع ہے۔

🖈 دشمنوں کا مثله کرنا ( یعنی ناک کان وغیرہ کا ٹنا ) جائز نہیں۔(۱)

لیکن پھردل، ریچار ڈ نے بیت المقدی پر قبضہ کے بعد اور امان کا اعلان کرنے کے باوجود تین ہزار سے زائد مسلمانوں کو شہید کیا، بیہ با تیں فرانسیں مورخ رینو نے اپنی کتاب بیں کھی ہیں:

ایک اور مؤرخ '' یورجا'' اپنی کتاب'' الحروب الصلبیۃ'' بیں کھتا ہے کے صلیبیوں نے بیت المقدی پر جملہ کے دوران مسلمانوں پر بڑے مظالم ڈھائے، اوران کے ساتھ بہیانہ اور وحثیانہ سلوک کیا، کیکن جب سلطان صلاح الدین ایوبی کو فتح حاصل ہوئی تو نصرف بید کے صلیب پر ستوں کی وحثیانہ اور بہیانہ کارروائیوں کے انتقام ہے گریز کیا، بلکہ امان عام کا اعلان کیا اور اس پر بختی ہے گل وحثیانہ اور بہیانہ کارروائیوں کے انتقام ہے گریز کیا، بلکہ امان عام کا اعلان کیا اور اس پر بختی ہے گل بیرار ہے، سلطان کے حقیقی بھائی ملک عادل نے ایک ہزار (۱۰۰۰) قید یوں کور ہا کیا، پاور یوں کو صلیب اٹھانے اور گرجوں کو سنوار نے کی اجازت دے دی، رانیوں کو اپنے شوہروں سے ملنے کی حقیق میں میں مورد دے دی۔

# علمي وتدنى اثرات

یورجانے اس جنگ کے واقعہ کوایک ایسے عیسائی سے نقل کیا ہے جوخوداس جنگ میں برسر پرکارتھا،اس نے کہا یہ وہ لوگ ہیں (مسلمان) جن کے آباء واجداد کو،ان کی اولا دکواوران کی عورتوں کو ہم لوگوں نے مختلف انداز سے قبل کیا،ان کے اموال کولوٹا،ان کو بے سہارا کرکے گھروں سے نکالا، کیکن جب وہ ہم پرغالب آئے تو انہوں نے ہماری ضروریات کا خیال رکھا،ہمیں اس وقت کھانا کھلایا جب

<sup>(</sup>١) كتاب السير وكتاب الجهادكت حديث وفقه:

ہم مجوک سے نڈھال ہور ہے تھے،اوروہ برابر ہمارے ساتھ احسان کاسلوک کرتے رہے، یہاں تک کہ ہم مجوک سے نڈھال ہور ہے تھے،اوروہ برابر ہمارے ساتھ احسان کے اسلامی اور ان کے قیدی تھے اگر ہم میں سے ادران کے قیدی تھے اگر ہم میں سے سی کی کوئی چیز ضائع ہوجاتی تو نوراس کووہ چیز مل جاتی تھی۔

ای لیے جوستان لوبون اپنی کتاب ' حضارۃ العرب' میں لکھتا ہے کہ یورپ میں جوتہذیب ہے وہ عربوں کی دین ہے، تویں دسویں صدی میں اسلای تہذیب بام عروج کو پہو نج گئی تھی ، یورپ میں اسلای تہذیب بام عروج کو پہو نج گئی تھی ، یورپ میں اس وقت تک تعلیمی مراکز برائے نام تھے، جہالی نصف وحثی تحکر ال قوم آباد تھی ، آتش پر ست نصرانی طبقہ جابل مطلق تھا، گیار ہویں صدی کے اندر یورپ کے بعض ملکوں میں تعلیمی شعور بیدار ہوا ، توعر بوں کے آستانے کی طرف متوجہ ہوئے ، جواس وقت اقلیم علم و حکمت کے حکمر ال تھے ، اور اس طرح بذر یعیہ صقیلہ واندلس سالاء میں علم یورپ پہونچا ، اور پاور یوں کا صدر ' در یمون' نے طلیطلہ میں وار الترجمہ قائم کیا جس میں ایک زمانے تک مشہور تصانف عرب اور یونانی کتابوں (جن کوعر یوں نے این ربان میں ترجمہ کیا جا تارہا۔

اسپین میں مسلمانوں کی علمی ترقیات اور ترنی کارناموں سے اہل یورپ کتنے متا تر ہے اس کا اندازہ بقول مورخ لغوی دوزی''اس سے ہوتا ہے کہ لوگوں نے اسپینی اور لاطینی زبان ترک کر کے عربی زبان وادب اور اسلامی اقتصادیات پڑھنا شروع کردیا، حتی کہ پادری اور مشہروت مرکسی بھی عربی زبان وادب سیھنے میں مشغول ہوگئے، اسپین کے مختلف شہروں قرطبہ غرنا طہ، اشبیلیہ، اور طلیطلہ وغیرہ میں عربوں کی قائم کردہ یو نیورسٹیوں میں انہوں نے باضا بطردا خلے غرنا طہ، اشبیلیہ، اور طلیطلہ وغیرہ میں عربوں کی قائم کردہ یو نیورسٹیوں میں انہوں نے باضا بطردا خلے لئے، ایک یا دری نے تو رات کا ترجہ عربی زبان میں کھمل کیا۔

یور پین باوشاہوں میں صقلیہ کا فرمانروا، روجزاول نے ۱۱۱۱ء میں حیوانات ونباتات سے متعلق طبعی تاریخ کاعلم حاصل کیا.....اسی طرح قشتا کہ کے بادشاہ'' فونس'' نے جو تھیم کے لقب سے معروف ومشہور تھا عربی زبان وادب اور علوم اسلامی حاصل کئے، اور قرآن کریم اور دیگر علوم اسلامی حاصل کئے، اور قرآن کریم اور دیگر علوم اسلامیہ کوا بی زبان میں نتقل کرنے کا تھم جاری کیا، اس کے علاوہ دوسرے فرمانرواؤں نے بھی اس

ک تقلیدی ۔

جڑ اشبیلیہ اور جرمنی کے فرمانروا ''فردیک ٹانی'' نے سب سے پہلے ۱۹۱۱ء میں یورپ میں ایک نظم حکومت قائم کی اور ۱۲۲۳ء میں قرطبہ یو نیورٹی کے طرز پرتابولی میں ایک یو نیورٹی کی میں ایک یو نیورٹی کی بنیاد ڈالی سیس سے بوا کی بنیاد ڈالی سیس سے بوا مطب وفلے ابوالولید بن رشد (جواندلس میں اپنے وقت کا سب سے بوا فلے فلے فلے فلے فلا میں مہارت حاصل کی ، اس کے پاس اٹلی میں عرب مسلمانوں کی ایک فیم رہتی تھی ، جو حکومت کے نظم ونسق میں تعادن کرتی تھی۔

ہے اندلس کی یو نیورسٹیوں میں علوم وفنون میں اختصاص کے لیے یور پی وفود کی آمد شروع ہوئی ......انگلینڈ کے فرمانرواؤں نے شہواری اور ریاضت جیسے اہم فنون حاصل کرنے کے لیے اپنے وفو دائدلس روانہ کئے ،.....ملک جارج ثانی نے ملک کے امورانظام کی تعلیم کے لیے اپنے وفو دائدلس روانہ کئے ،.....ملک جارج ثانی نے ملک کے امورانظام کی تعلیم کے لیے بیس (۲۰) افراد پر مشمل فرمانروایان مملکت اور معززین قوم کے نوجوانوں کا ایک وفد بھیجا جس میں ولی عہد ،اس کا بچازاد بھائی اور چیف جسٹس کا صاحبزاد ہ بھی شامل تھا۔

الاول سے اجازت لے کرایک دونو تعلیہ کے خلیفہ ہشام الاول سے اجازت لے کرایک وفر تعلیمی اورانظامی قوانین سکھنے کے لیے اندلس بھیجا، پھر جب بیدوفد واپس جانے لگا تو ملک فیلپ کی خواہش پرخلیفہ نے ازراہ نوازش چند ماہرین نظم وقانون بھی ساتھ کردیئے، جووہاں کے دفتری اورانظامی امور میں ملک فیلپ کا تعاون کریں۔

کے اکثر قدیم بل، برج اور آنی ذخیرے اندلس کے عرب انجینیر ول کے مربون منت ہیں۔

کے نام سے انگلینڈ میں دریائے ٹائمنر پرایک جگہ''جسر ہشام''خلیفہ ہشام ٹانی کے نام سے موسوم ہے۔

مسلم عرب سیاح ''الموسلی بن حوقل' نے اپنی کتاب''المسالک والممالک'' (جس کا ترجمہ ڈیڑھ سوسال قبل انگریزی وفرانسیسی زبان میں لندن و پیرس سے شاکع ہو چکاہے) میں لکھا ہے کہ اس وفت ہورپ کے پاس جواسلے ہیں ،ان میں اکثر اندلس کی حرب فیکٹریوں کی تارکردہ ہیں۔

اسلامی اندلس میں متعدد دھا توں کی کا نیس متعید ، مثلاً سونا، چاندی، مثلاً سونا، چاندی، اسلامی اندلس میں متعدد دھا توں کی کا نیس بائی جاتی۔ اور غرنا طداور طلیطلہ میں فولا دولو ہے کے بیٹھار کا رخانے ہتھے۔

ہے۔ لالاند نے تقریباً ہیں (۲۰)علاء فلکیات کے حالات لکھے ہیں جن میں محمد بن جا بہر سرفہرست ہیں، جنہوں نے بطلیموس کی غلطیوں کی تھیے گی، اور ابومعشر بغدادی بھی ان میں شامل ہیں، جنہوں نے بطلیموس سے بھی پہلے کا زمانہ پایا ہے۔

ہے۔ دنیا کی تمام قوموں کے مقابلے میں مسلمانوں کی دلچیسی دعلم الافلاک 'سے زیادہ اس کے متابع میں مسلمانوں کی دلچیسی مشلا سے کہاں کے بہلی جہاں کی بہلی تاریخ کی تعیین اور اوقات بنماز کی تحدید وغیرہ۔

ای لیے مسلمان ماہرین فلکیات، نے ستاروں کا تعاقب کرکے ان کے نام متعین کئے، جن کے آج بھی عربی نام مشہور ہیں، مسلم ماہرین فلکیات میں عمرالخیام کا بہت نمایاں ہے، انہوں نے وے ابر میں یونانی کلنڈر کی غلطیوں کی نشاندہ کی ، جس میں تین سوپنیشے (۳۲۵) دن ہوتے ہے، اس اعتبارے ہرایک سوبتیں (۱۳۲) سال میں ایک دن کا اضافہ ہوجا تا تھا، عمرالخیام نے ایک دوسرا متبادل کلنڈر بھی تیار کیا، جس کے متعلق مشہور انگریزی مصنف اور ماہر فلکیات، ' جیبون' کا کہنا ہے کہ یے کلنڈر سب سے زیادہ صحیح ہے۔

جے علم جغرافیا، اور جہازرانی میں عربوں کی برتری کا اعتراف ''آرنست رینان' نے کیا ہے، اس لیے کہ سیاحت عربوں کی امتیازی خصوصیات میں سے ہے، رینان کہتا ہے کہ فی زمانہ دریاؤں میں چلنے والی مشہور باد بانی کشتیاں مسلمانوں کی تیار کردہ ہیں، اس کشتی کے ذریعہ عربوں کی ایک بیاء میں جانے والی مشہور باد بانی کشتیاں مسلمانوں کی تیار کردہ ہیں، اس کشتی کے ذریعہ عربوں نے ایک بیماعت کا سراغ لگانے نگلی تھی اور اس طرح کی کوششوں کے دور ان عربوں نے کرستون لو بون سے بہت بہلے امریکہ کا انکشاف کیا تھا، ابن رشد کے متعلق لکھتا ہے کہ وہ ان

مصنفین میں ہیں جنہوں نے ہمیں نئی دنیا کی شختیق پرآ مادہ کیا۔

سی سی بین سی کہ ابن ماجہ کے بارے میں لکھا ہے کہ ابن ماجہ کے بارے میں لکھا ہے کہ ابن ماجہ کی نظرف کا کڈاور تالیف 'اسد البحر الھائے' واسکوڈی گاما' (جس نے پوری زمین کا چکرلگا یا تھا) کی نہ صرف گاکڈاور راہبر تھی بلک امریکہ کے انکشاف کی بنیاد بھی تھی ، ''سید بودسار تون' اور نلینو'' نے صراحت کے راہبر تھی بلک امریکہ کے انکشاف کی بنیاد بھی تھی ، ''سید بودسار تون' اور نلینو'' نے صراحت کے ساتھ کہا ہے کہ دنیا کا سروے سب سے بہلے اور سب سے جے وفطری طور پر عربوں نے کیا، یہ ایک بہت برداعلمی کارنامہ ہے''

علم جغرافیاء میں درج ذیل حضرات کافی معروف ہیں:

ابن حوقل (مصنف المسالك والممالك) اصطخرى، مسعودى، ادركيى، ابن لطوطه ادر ياقوت جموى وغيره-

صقلیہ کے فرمانروا ملک روج' نے ادریسی کوش علم جغرافیہ کی مہارت کی بناپرمقرب
بنالیا تھا،ادریسی وہ بہلا شخص ہے جس نے ''روج' کے لیے زمین کا جغرافیا ئی نقشہ بنایا، جس کا آغاز
ایک گول میز پر چا ندی کے ورق سے کیا تھا،اس پرعر بی زبان میں تمام ممالک کی خصوصیات بھی کندہ
تھیں، اس نے جغرافیا کی معلومات کے لیے ''نزہۃ المشتاق نی اختراق الآفاق' کے نام سے ایک
کتاب بھی مرتب کی۔

عربی سیاح ابن بطوطه کی کتاب'' تخفۃ الانظار فی غرائب الامصار'' اس موضوع پر کافی اہم کتاب ہے۔

ای طرح یا قوت حموی کی کتاب''مجم البلدان'' تو گویاانسائیکو بیڈیا ہے، اس کتاب کے بارے میں ''سارتون'' کہتا ہے کہ بیالیاسر چشمہ ہے جومختاج تعارف ہیں، دنیا کی کسی زبان میں اسکی نظیر موجود نہیں ہے۔

الل يورپ نے يہ محل تسليم كرليا ہے كدابن حزم مذابب كے تقابلى مطالعہ كے ن كا بانى ہے۔ بانى ہے۔

جلا شعروا وب توعربوں کے گھر کی لونڈی ہے، پردفیسر ماکیسیل کہتا ہے کہ:

یورپشعروشاعری اور جوشلے اوب کے میدان میں عربوں کا خوشہ چین ہے۔

ابن بلاسیوس کہتا ہے کہ: دانتی'' نے اپنے بہتر قصائد' ابوالعلی معری'' کے تصیدوں سے

اقتباس کتے ہیں خصوصاً رسالہ عفران سے۔اٹلی کا شاعر' تہرارک' اپنی قوم کوعر بوں کی نقالی اوران

اقتباس کتے ہیں خصوصاً رسالہ عفران ہے۔اٹلی کا شاعر' تہرارک' اپنی قوم کوعر بوں کی نقالی اوران

اور سدافسوس کے ہم پلہ ہوگئے مگرافسوس

اور صدافسوس کہ ابھی تک عربوں کونہ یا سکے، کیا ہمیں ان کے حییا لکھنا مقدر میں نہیں؟

مربوں نے دیگر فنون لطیفہ 'میں بھی ساری دنیا کی قیادت کی ہے، ماہرآ رٹ اور البیر'' کہتا ہے کہ عربوں کی نقاشی مثالی اور قابل تقلید ہے، بورپ کا تمامتر فن تعمیر و نقاشی اسلامی اندلس کی بلندیا یہ تعمیرات ہے ما خوذ ہے۔

اور بقول 'سیدیوفن شهسواری بھی دنیانے عربوں سے میکھی ہے۔

کے داحد مرجع دسر چشمہ رہی ہیں، 'سرولیم رسل' اپنی کتاب' قطور الطب' ہیں لکھتا ہے کہ عربوں
لیے داحد مرجع دسر چشمہ رہی ہیں، 'سرولیم رسل' اپنی کتاب' قطور الطب' ہیں لکھتا ہے کہ عربوں
نے طب یونان سے حاصل کیا اور آٹھویں صدی سے گیار ہویں صدی کے عرصے میں اسے اوج ثریا
تک پہونچا دیا، جس کی تاریخ میں کوئی نظیر نہیں ہے، جب ابن سینا کی کتاب' القانون فی الطب' اور
رازی کی کتاب' الحاوی' دوسری زبانوں میں منتقل ہوئی، تو یورپ نے ان کے سامنے زانوئے
تلمذ طے کیا، اور یہی دونوں کتا ہیں یورپ کے علم طب کی اساس بنیں۔

ہے اندلس کے استاذ مانے گئے ہیں، ان کی اس موضوع پر مستقل ایک کتاب ہے، التعریف کمن بحرعن التصریف 'اس کتاب کا ہیں، ان کی اس موضوع پر مستقل ایک کتاب ہے، التعریف کمن بحرعن التصریف' اس کتاب کا ترجمہ بیدر ہویں صدی عیسوی میں لاطین زبان میں ہوا، آلات جراحیہ' پر بھی ان کی ایک تصنیف ہے۔ ہے۔ ہیں مددلی گئی۔ ہے۔ ہیں مددلی گئی۔

رسٹن یونیورٹی میں طب کامستقل ایک شعبدرازی کے نام سے کھولا گیاہے، جس میں علم

طب پر تحقیقات اورنشر واشاعت کا کام موتا ہے۔

ابن سینانے متعدد امراض کاانکشاف کیا،جن میں ایک مرض "انگلستوما" مجی ہے، انگلستو ما كانفسياتى علاج انبول نے "فريدؤ" سے بہلے دريا فت كيا تھا۔

بیتمام واقعات وحقائق سیجھنے کے لیے کافی ہیں کہ علم وتدن کے میدان میں یورب کے مسلمانوں سے گہرے تعلقات رہے ہیں،اس لیےاس تیقن میں بھی قطعی مبالغہبیں کے دیگر میدانوں کی طرح بین الاقوامی قوانین کے میدان میں بھی انہوں نے مسلمانوں سے استفادہ کیا۔(۱)

یورپ میں بین الاقوامی قانون سب ہے پہلے'' فیقو دریا اور سوارس'' نے مرتب کیا، مگر مالینڈ کی بین الاقوامی اکیڈمی کے ماہر قانون اور سابق وزیرخارجہ "دمیشیل دی توپ" کا کہنا ہے کہان دونوں حضرات نے بین الاقوامی قوانین کی تدوین میں اسلامی قانون سے استفادہ کیا، اور بعد میں ان دونوں ہے'' جرجیوں'' نے نقل کیا۔

میتشیل دی توپ، نے اپنے دعویٰ کی تائید میں کئی نظائر پیش کئے ہیں، مثلاً خلیفہ اول حضرت ابو بمرصدیق کی اس وصیت کا ذکر کیا ہے، جوانہوں نے امیر لشکر کو کی تھی۔ (۲)

اس طرح سام على من قرطبه كے خليفه حاكم بن عبدالرحمن كا حكام كا حواله ديا ہے ، بہر حال بیالی حقیقت ہے، جس کا انکارممکن نہیں ،اس کی کئی مثالیں پہلے آ چکی ہیں، پچھاور ذیل میں پیش کی جار ہی ہیں۔

<sup>(</sup>١) ديكهي محيم على المغتبية كى كماب الغرب والشرق: ص المار بحواله شريعة الله وشريعة الانسان: ١١٥ تا ٢١٣ رزجمه مولا ناحفظ الرحمٰن قانمی شائع کرده دیوبند)

<sup>(</sup>۲) موطاامام ما لك: جهرص ۴۸ مرم وامع الاصول: جسررقم ۸۲-ار

### غيرملكيول كي ليحاسلامي قانون

اسلام سے قبل عہدقد یم اورعہدوسطیٰ میں غیر ملکیوں کے لیے کوئی ضابط اخلاق نہیں تھا،
قانونی طور پران کے لیے کوئی حق محفوظ نہیں تھا، اسی لیے مختلف زمانوں اور مختلف علاقوں میں ان کے ساتھ میں تقانونی طور پران کے نارواسلوک کیا جاتا ، ان کے ساتھ چو یا یوں جسیا سلوک کیا جاتا ، ان کی جائے تھے، کہیں ان کے ساتھ چو یا یوں جسیا سلوک کیا جاتا ، ان کی جا کداد ضبط کرلی جاتی ، اور ان کو مارڈ الاجاتا ، یا غلام بنالیا جاتا ، سروم اور یونان میں غلاموں کے ساتھ بدترین سلوک کیا جاتا تھا، یہاں تک کہلوگ ان پر تیراندازی کی مشق کرتے تھے، مشاورت اور انسانی تقسیم کے خلاف آواز انسانی میں پہلی باراس عدم مساوات اور انسانی تقسیم کے خلاف آواز انسانی اسلام نے حقوق کی تین قسمیں کیں۔

#### (۱) انسانی حقوق:

لینی وه آزادی جوند به یا ضرور بات زندگی کے کسی شعبہ سے متعلق ہو،اور بحثیت انسان اسے حاصل ہو،مثلاً فیصلہ کاحق وغیرہ -

#### (۲) شهری حقوق:

جوشادی بیاہ، کام کاج ،اور شجارت وغیرہ سب کو محیط ہے۔

#### (٣) سياسي حقوق:

اس میں اپنے نمائندہ کا انتخاب، امیدواری اور ملازمت وغیرہ کا حق بھی داخل ہے۔
اسلام نے پہلی باراعلان کیا کہ انسانی حقوق میں کسی رنگ وسل، اور خطہ وقوم کی تقسیم معتبر نہیں، یہ دنیا کے تمام انسانوں کو بحثیت انسان حاصل ہوں گے، علاقہ اور قبائل تقسیم محض ذریعہ تعارف ہے، اس کو حقوق سے محروم کرنے کا عنوان بنانا ورست نہیں، اسلام نے اس سلسلے میں بردی واضح ہدایات دی ہیں، مثلاً قرآن میں ہے:

یاایهاالناس انا خلقناکم من ذکر وانشی وجعلناکم شعوباً وقبائل لتعارفوا (۱)

تسرجمه: اراوگواجم نیم کوایک مرداورایک تورت سے پیدا کیا،اور جم نیم کو فائدانوں اورقبیلوں میں تقسیم کیا تا کہتم بہچانے جاؤ۔

رسول اكرم علي في أرشا وفرمايا:

الناس سواسية كاسنان المشط لافضل لعربي على عجمي ولا لابيض

على اسود والالاحمرعلى اصفر كلكم بآدم وآدم من تراب الحديث. (٢)

ترجید: لوگ تنگھی کے دندانے کی طرح برابر میں ، کسی عربی کو کسی مجمی پر ، کسی گورے کو کسی کالے پر ، کسی سرخ کو کسی زرد پر برتری حاصل نہیں ، تم میں سے ہرایک آدم کی اولاد ہے، اور آدم مٹی سے بیدا ہوئے ہیں''

اورصرف نظریہ بین عملی سطح پر بھی اسلام نے اس مساوات کا مظاہرہ کیا، رومی الاصل صہیب ملک حبشہ کے بلال اور فارسی النسل سلمان کوعر بوں کا ہم بلیہ بنا دیا، حضرت زید بن حارثہ غلام تھے، آزادی کے بعد حضورا کرم ایستے نے اپنی بچازاد بہن سے ان کی شادی کرادی۔(۳)

(اسلام کے عطا کر دہ انسانی حقوق کی مکمل تفصیل کے لیے مطالعہ فرمائیں راقم الحروف کی دومری کتاب'' حقوق انسانی کا اسلامی منشور' شائع کر دہ جامعہ ربانی ،منور واشریف)

(۲) شہری حقوق بھی اسلامی آئین کے مطابق مسلمان اور ذمی دونوں کو حاصل ہوتے ہیں، دارالاسلام میں جو غیر مسلم امن کی زندگی گذارنا چاہتے ہیں، ان کے لیے کوئی مشکلات نہیں ہیں، شادی بیاہ ،رسم درواح ، کاروبار، معاملات، ہرمعالمے میں وہ آزاد ہیں، وہ خزریکھی کھاسکتے ہیں، شادی بیاہ ،رسم درواح ، کاروبار، معاملات، ہرمعالمے میں وہ آزاد ہیں، وہ خزریکھی کھاسکتے ہیں، جب کہ مسلمانوں کواس کی اجازت نہیں، معذور ہونے پردیگر کمز درمسلمانوں کی طرح ان کو بھی حکومت کی طرف سے وظیفہ تعاون یا وظیفہ معذوری جاری کیا جاتا ہے۔

(۱) حجرات:۱۳۱۷ (۳) تغییرابن کثیر: جسم می معلومه الدارالمصریة البی الله علیه کشیرابن کثیر: جسم معلومه می درد المی الدارالمصریة البیانیة اسلامی عبد میں اس سلسلے کے بڑے واقعات ہیں، دوواقعہ بطور مثال یہاں پیش ہیں:

ایک مرتبہ حفرت عمر کہیں تشریف کے جارہ ہے، راستہ میں ایک اندھے ذی یہودی کولوگوں سے بھیک مانگتے ویکھا، آپ نے اس سے دریا فت فرمایا تہہیں ایسا کرنے پر کس نے مجود کیا، یہودی کولوگوں سے بھیک مانگتے ویکھا، آپ نے اس سے دریا فت فرمایی بیودی نے جواب دیا، بوھا ہے اور جزیہ کے بوجھ نے، حضرت عمر نے اس کا جزیہ منسوح فرما کر بیت المال سے اس کا وظیفہ جاری فرمایا، اور فرمایا کہ یہ انصاف نہیں کہ اس کی جوانی سے فائدہ اٹھایا جائے ادر بوھا ہے میں بے دست ویا چھوڑ دیا جائے۔(۱)

ای طرح جوغیر مسلم اسلامی حکومت میں نہیں رہتے گر اسلامی حکومت کے ساتھوان کا معاہدہ ہے تو مدت معاہدہ میں بھی ان کے ساتھ وہی معاملہ کیا جائے گا جو ذمیوں کے ساتھ کیا جاتا ہے۔

رسول پاک علی اور معاہدوں کے حقوق کی رعایت پر برداز ورویا ہے، آپ نے ارشاد فرمایا:

من ظلم معاهد او ذمياً فانا حجيجه يوم القيامة. (٢)

ترجمہ: جس نے سی معاہدیاذی برظلم کیا تیا مت کے دن میں اس کے خلاف فریاد کروں گا۔

(۳) سیاسی حقوق میں خلافت عالیہ کا استثناء کرکے بقیہ تمام حقوق میں مسلمان اور غیر مسلم یا مکی اور غیر مککی کی تقسیم نہیں ہے۔

موجودہ بین الاقوامی قوانین میں اسلام کے دیئے گئے، یہ تینوں حقوق شامل کئے گئے ہیں، مگر بلند ہا نگ دعووں کے باوجود سیاسی حقوق سے آج بھی غیر مکی حضرات محروم ہیں، جن حقوق کی بات آج چندصد یوں سے کی جارہی ہے اسلام نے چودہ سو(۱۴۰۰) سال پہلے ان حقوق کا خاکہ چیش کردیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) كتاب الخراج: ۱۵۰ ر، الزيلعي: ج ۲ رص ۱۵۵ ر، التح القدير: ج ۵ رص ۲۹۴ ر، اعلاء السنن: ج ۱۲ رص ۲۹۵

<sup>(</sup>۲) ابودا دُر كمّاب الجبها د بحون المعبود : ج ۳ رص ۱۳۶ر

#### جنگ بین الاقوامی قانون میں

بین الاقوامی قوانین میں ہالینڈ کانفرنس منعقدہ الم اسے پہلے منصفانہ اور غیر منصفانہ و غیر منصفانہ و غیر منصفانہ جنگ میں کوئی فرق نہ تھا، جنگ صرف جنگ تھی، خواہ وہ کسی بنیاد پر ہو، اس کانفرنس میں تقریباً پچاس جنگ میں کوئی فرق نہ تھا، جنگ صرف جنگ ہوئے، ہوئے، ہوئے میں دوبارہ اس کا اجلاس ہوا، اس میں تنیسر کی کارروائی جو با تفاق رائے پاس ہوئی اس میں صراحت کی گئی کہ منصفانہ جنگ وہ ہوگی جو دومقاصد میں سے کسی مقصد کے لیے ہو۔

- (۱) بالفعل تملية وركے دفاع كے ليے ہو۔
- (۲) سمی ملک کے جائز حقوق کی بازیابی کے لیے جسے کوئی دوسرا ملک اس کے اختیارات سلب نہ کر سکے۔

ان مقاصد کے علاوہ توسیع سلطنت ،اثر ورسوخ بردھانے ،ملکوں پر قبضہ وغیرہ کے لیے جنگ کرنا غیر منصفانہ قرار پائے گی، .....ال تقتیم پرغور وخوض کے لیے سب ہے پہلے ' پاوری سواری' نے چود ہویں صدی سے قبل پورپ میں آ واز اٹھائی مگر بیسویں صدی سے قبل پورپ میں اس کوقبولیت حاصل نہ ہوگی۔

اسلامی قانون میں یہ تقسیم روز اول سے ہی پائی جاتی ہے، اسلام صرف اس جنگ کو منصفانہ قرار دیتا ہے جوظلم وجر کے خاتمہ کے لیے اور استحصال کے خلاف لڑی جائے ، یا نیک مقاصد میں حائل رکا وٹوں کو دور کرنے کے لیے کی جائے ، قرآن میں جگہ جنگ کوان قبود کے ساتھ مربوط کیا گیا ہے۔

اذن للذين يقاتلون بانهم ظلموا وان الله على نصوهم لقدير، الذين اخرجوا من ديارهم بغيرحق الاان يقولوا ربنا الله ،الآية. (1)

ترجمه: ایسے لوگوں کو جہاد وقال کی اجازت دی گئی جن سے کا فرازتے ہیں، یہ اجازت اس لیے دی گئی، کیونکہ بیہ لوگ مظلوم ہیں، اور بے شک اللہ تعالیٰ ان کی مدو پر قاور ہے، اور جن کی فقح وفرت کا وعدہ کیا جارہا ہے، یہ وہ لوگ ہیں جوابی گھروں سے بلا وجہ نکالے گئے، محض اس وجہ سے کریہ کہتے ہیں کہ ہمار ارب اللہ ہے۔

ایک اور مقام پرارشاد ہے:

وقاتلوا في سبيل الله الله الله يقاتلونكم و لاتعتدوا ان الله لا يحب المعتدين . (۱)

تسرجمه: اورتم لروالله کی راه میں ان لوگوں کے ساتھ جوتمہارے ساتھ لاتے ہیں اور زیادتی مت کرو، الله ذیادتی کرنے والول کو پہند نہیں فرما تاہے۔

ایک اورجگه ارشادی:

فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل مااعتدى عليكم ، (٢)

ترجمه: جوتم پرزیادتی کرے تم بھی ان پرزیادتی کردجیسی اس نے تم پرزیادتی کی ہے۔

وقاتلوهم حتى لاتكون فتنة ويكون الدين كله لله. (٣)

ترجمہ: مشرکین سے جنگ کرویہاں تک کہ فتنہ تم ہوجائے اور سارادین اللہ کے لیے ہوجائے۔

ان کے علاوہ نقض امن ، توسیع سلطنت کا شوق ، اور زمین میں فساد ہر پاکرنے کے لیے جنگ جائز نہیں ، یہ غیر منصفانہ جنگ قرار پائے گی ، اور عالمی براوری پرضروری ہوگا کہ وہ اس جنگ کورو کئے کے لیے کوشش کرے ، قرآن میں غیر منصفانہ جنگ کی بعض مثالیں آئی ہیں۔

تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لايريدون علوا في الارض و لافساداً. (٣) توجمه: ير خرت كا هرجم خاص ان كواى دية بين جونه زين مين علواور برترى حاصل

کرنے کاارادہ رکھتے ہوں اور نہ فساد ہرپا کرنے کا۔

ایک اور مقام پرارشادے:

واذاتولى سعىٰ في الارض ليفسدفيها ويهلك الحرث والنسل والله لايحب الفساد (ا)

ترجمه: اورجب بینه پھیرتا ہے تواس دوڑ دھوپ میں پھرتار ہتا ہے کہ شہر میں فساد کرے،اورمویشی اور کھیتی تلف کرےاور اللہ تعالی فساد کو پہند نہیں کرتا۔

## دوران جنگ کی مدایات

جنگ کے دوران اسلام نے جوہدایات دی ہیں وہ بھی بین الاقوامی قوانین میں بڑی اہمیت کی حامل ہیں، اسلام سے قبل بین الاقوامی قوانین میں بید فعات موجود نہیں تھیں، بیاسلام کا عطیہ ہے جواس نے ان قیمتی ہدایات کی صورت میں عالمی برادری کودیا، رسول اکرم علیہ نے لشکر اسلام کو جدایات دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:

لاتقتلو اشيخاً فانياً والطفلاً والاصغيراً والاامراة والاتغلوا واحسنوا ان الله يحب المحسنين. (٢)

قرجمہ: بہت ہی بوڑ ھے خص کو، کم عمراڑ کے کو، نابالغ بیچے کو، اور کسی عورت کوآل نہ کرو، اور غدرو خیانت نہ کرو، حسن سلوک کا معاملہ کرو، بیشک اللہ حسن سلوک کرنے والوں کو پہند کرتا ہے۔

اس طرح حضور علي في ارشاد فرمايا:

والتغدروا والتمثلوا والتقتلوا وليداً. (٣)

ترجمه: بدعهدى ندكرو، مثله ندكرو، (يعنى كسى لاش كى شكل نه بكارُو) اور كسى بي كول ندكرو-

(١) بقرة: ٢٠٥٥ (٢) ابوداؤد: جارس ١٣٥٩

(٣)رواه احمرومسلم واين ماجدوالتر فدى وسححه منيل الاوطار: ي عرص ١٣٣١م

ہ ایک حدیث میں سرور دوعالم اللہ نے دعمی الیے افراد کو جو جگ میں مرور دوعالم اللہ کے ایسے افراد کو جو جگ میں شریب نہ ہوئے ہوں گل کرنے سے منع فرمایا۔(۱)

جنگ بدر میں جب قریش مکہ کو فکست ہوئی تو آپ نے ان کے مردوں کواحر ایا وفن کردیئے جانے کا تھم فرمایا، کیونکہ انسان خواہ مردہ ہویازندہ کا فرہویا مشرک دہ بحثیت انسان محترم ومکرم ہے۔

خلیفہ اول حضرت ابو بحرضد این نے شام کی طرف کشکر روانہ کرتے ہوئے وصیت فرمائی کہ غدر و خیانت مت کرنا ، عورتوں اور بوڑھوں کو آن نہکر نا ، محبور کے درختوں کومت کا شااور نہ کسی کی کہ غدر و خیانت مت کرنا ، محبور کے مقان پیونچانا ، کھانے کے علاوہ بحریاں ، گائیں ، اور اونٹوں کو ذریح مت کرنا ، وغیرہ غرض اس وصیت میں ہراس چیز کو تباہ و ہربا دکرنے سے جوانسان کے لیے مفید اور نفع بحش ہوئع فرمایا گیا ہے۔ (۲)

﴿ خلیفہ ٹانی حضرت عمر بن عبدالعزیر نے اپنے ایک عائل کے نام فرمان جاری فرمایا:
جہاد وقال کرو، غدر وخیانت سے دور رہو، کیونکہ اللہ تعالی زیادتی کرنے والوں کو پہند نہیں فرما تا ہے، ڈشمنوں سے ٹر بھیٹر ہونے پر بردلی مت دکھاؤ، غلبہ پاپنے پہر شمن کے مقتولوں کا مثلہ مت کرواور نہ حد سے تجاوز کرو، بچے، عورتوں اور بہت بوڑ ہے شخص کوئی نہ کرو، حملہ آور ہوتے وقت دنیاوی آلائشوں سے جہاد کو یاک وصاف رکھوغیرہ - (۳)

نقض عبد کی صورت

البنة اگر کسی قوم ہے عہد شکنی کا اندیشہ ہوتو اس سے چو کنار ہٹا ضروری ہے۔ قرآن کریم میں ارشاد ہے:

(۱) كنزالىمال: ج ٢ رص ١٤ ١٢ مالك: ج ١٢ رص ٢٩ ١٠٠٠ مركا المام مالك: ١٢١٧

(٣) موطاامام مالك مع تنوير الحوالك للسيوطي بمطبوع الندوة المجديدة بيروت: جهم المركم

واما تعنافن من قوم عیانة فانبذ الیهم علی سواء (۱) تسرجمه: ادراگرآپ کسی قوم سے خیانت (بینی عهد شکنی) کا اندیشه دو آپ وه مهدان کواس طرح داپس کردیں کرآپ اور و داس اطلاع میں برابر ہوجا کیں ۔

حضرت امیر معاوید اور دومیوں کے مابین ایک مقرر رہ وقت تک کا معاہدہ تھا، جب معاہدہ ختم ہونے کا وقت قریب آیا تو حضرت امیر معاوید اپنی نوج نے کر روم کی سرحد کی طرف روانہ ہوئے تاکہ وقت نکلتے ہی ان سے جنگ شروع کر دیں ،حضرت عمر و بن عبد اگر کو جب بید معلوم ہوا تو حضرت امیر معاویہ سے کہا، میں نے رسول اللہ عالیہ کویہ کہتے ہوئے سنا ہے کہا گرکی کا کمی قوم سے معاہدہ ہوتا سکے لیے اس وقت تک لشکر شی جا تزنہیں جب تک کہ معاہدے کا وقت نہ نکل جائے اور عہد تو ٹرنے کا اعلان نہ کر دیا جائے ،حضرت معاویہ میں بیٹ نوج کے کروائیں ہوگئے۔ (۲) سیر کبیر میں حضرت محاویہ میں میں اپنی نوج کے کروائیں ہوگئے۔ (۲) سیر کبیر میں حضرت محد اس واقعہ کے اس واقعہ کے جس طرح مسلمانوں سیر کبیر میں حضرت محد بن حسن نے اس واقعہ کے ذیل میں لکھا ہے کہ جس طرح مسلمانوں کوغدر و خیا نت سے احتیاط واجتنا ہے ضروری ہے ،مشبہ نفور سے بھی ۔ (۳)

# جنگ ہے بل اعلان ضروری ہے

موجودہ بین الاقوامی قانون میں جنگ ہے آبل اعلان جنگ کوضر وری قرار دیا گیا ہے، اور اچانک حصر وری قرار دیا گیا ہے، اور اچانک حملے کونا جائز تھم رایا گیا ہے، علاوہ ازیں جنگ ہے آبل چند حقوق ووا جبات مقرر کئے گئے آبی، جن میں ہے بعض کا تعلق برسر پر کارمما لک ہے۔ اور بعض کا غیر جانبدار مما لک ہے۔

نفائی لینڈ کانفرنس منعقدہ کو ایم میں بید سنلہ بھی زیر بحث رہا کہ جنگ کا اعلان کس طرح کیا جائے ، چنانچہ اس کانفرنس میں سب سے پہلی جو تجویز پاس ہوئی وہ بیقی کہ جنگی کارروائی واضح الفاظ میں مقابل ملک کونوٹس جاری کرنے کے بعد کی جائے ، یہنوٹس خواہ محرکات جنگ کے اعلان کی

<sup>(</sup>۱)ب ۱۵ درآیت: ۵۷ (۲) تر فری شریف: جارس ۲۸۷ روباب ماجاونی الغدر

<sup>(</sup>۳) شرح السير: ج ارص ۱۸۵ر، اعلاء السنن: ج ۲ ارص ۳۵ ر

صورت میں ہویا آخری نوٹس کے ذریعہ حملہ آ در ملک اپنی ما تک کا تذکر وکرے، اگر و ما تک پوری نہ ہوتو فوری جواب طلب کرے، بصورت تاخیر جنگ شروع کر دی جائے گی۔

دوسری اہم تجویزیہ پاس ہوئی کے حملہ آور ملک پرلازم ہوگا کہ وہ بلاتا خیر جنگ شروع ہونے سے قبل غیر جانبدار ممالک کو جنگی حالات سے باخبر کرائے جنگ شروع ہونے کے بعد یہ اطلاح لا حاصل مانی جائے گی، نیز غیر جانبدار ملکوں کے لیے یہ ثابت ہوجانے پر کہ اے جنگ چیٹر نے کاعلم ہوگیا تھا یہ بات قابل اعتبار نہ ہوگی کہ اسے جنگ کی اطلاع نہیں ہوئی، ...... حکومت ہالینڈ نے اس موضوع پر بحث کے وقت یہ تجویز رکھی تھی کہ اعلان جنگ اور حملہ کی کارروائی کے دوران کم از کم چوہیں محضوع پر بحث کے وقت یہ تجویز مستر دہوگی، اور مدمقابل پر اعلان جنگ کے بعد فوری حملے کو قانونی جواز دیا گیا، چنا نے جو منی نے دوسری جنگ عظیم میں بہی طریقہ اختیار کیا۔

واضح رہے کہ جو قانون پورپ کے بین الاقوامی قانون میں بہت تاخیر سے آیا دہ اسلام کے بین الاقوامی قانون میں بہت پہلے سے موجود ہے،اس کا اعتر اف مغربی مصنفین کوبھی ہے۔

میتشل دی توپ لکھتا ہے کہ ہم لوگ موجودہ زمانے میں جنگی اعلان کی تاریخ جانتے ہیں کہ سیتشل دی تون تھائی لینڈ کانفرنس میں پاس ہوا، پورپ کے عہدوسطی میں اس قانون کا کوئی تصور نہیں تھا، جب کہ حقیقت ہے ہاس قانون کا سرااسلام سے وابستہ ہے، اور وہی اس قانون کی بنیا دہے ۔۔۔۔۔۔۔مزید لکھتا ہے کہ:

ریہ قانون ابوالحن بھری، بغدادی ثم مارونی کی کتاب میں موجود ہے...... پچھاور آگے چلی کر لکھتا ہے:

دسویں صدی عیسوی میں انسانیت مایوں ہو پی تھی، ہر چہارسوا ندھیرا ہی اندھیرا تھا، پورپ
کے تمام شہروں میں فرقد وارانہ فسادات کازورتھا، بالخصوص رومانیہ، جرمانیہ، ادر بیز نظیدیہ وغیرہ اس
وقت عالم اسلام نے لوگوں کو انسانیت کی راہ دکھانے اور سیح خطوط پرلانے کے لیے جوشعل دنیا کے
سامنے پیش کی ہے، وہ لاکق تحسین اوراحسان وممنونیت کی نگاہ ہے دیکھے جانے کے لائق ہے، نیز

یورپ نے عالم اسلام ہے جس قد رشعاعیں عاصل کی ہیں ان کوالگیوں پر تار نہیں کیا جاسکتا۔ (۱)

اسلام نے اس سلسے ہیں بہت واضح ہدایات دی ہیں، اسلامی اصول کے مطابق امیر لشکر
پر لازم ہے کہ جب وہ کس شہریا قلعہ کا محاصرہ کرے، تو جنگی کارروائیوں سے قبل دشمن کو تمن چیز ول
میں ہے کسی ایک چیز کے قبول کرنے کا اختیار دے، جس کا ذکر حدیث شریف ہیں آیا ہے، کر سول
الشعائی جب کسی کوامیر لشکر مقرر فرماتے تو یہ دصیت فرماتے کہ دشمنوں سے مقابلہ ہوتو جنگ ہے قبل
پہلے ان کواسلام کی دعوت دو، اگروہ اسلام قبول کر لیس تو ان سے کوئی تعرض نہ کرو، خدا کی قشم
اگر تیرے ذریعہ ایک شخص ہدایت پاجائے تو یہ دنیا کی تمام دولتوں سے بردھ کرنے، اگر دہ اسلام قبول
نہ کریں تو جزید کا مطالبہ کرو، اور دہ اس پر راضی ہوجا کیں تو ان کواللہ اور اس کے رسول کا ذمہ دے دوادر
اگر دہ اس سے بھی انکار کردیں تو اللہ کانام لے کران سے جہاد کرو۔ (۱)

فقہاء اسلام نے لکھا ہے کہ اگر کوئی امیر لشکر ندکورہ مراحل کی رعابیت کئے بغیر جنگ کا آغاز کرد ہے، تو جتنے لوگ مارے جائیں گے ان سب کا گناہ امیر لشکر پر ہوگا، اور حضرت امام شافعی کے نزدیک اس صورت میں ان میں ہے ہرایک کی دیت ایک مسلمان کے برابر ہوگی۔(۳)

چنانچہ اسلام کی جنگی تاریخ میں ان اصولوں کی بڑی بختی کے ساتھ رعایت کی گئی، حضرت خالد بن الولید اللہ نے اللہ اور علاقے فتح کئے، مگر بھی ان اصولوں سے انحراف نہیں کیا۔

ایک بارمشرکین فارس کی زیاد تیوں کورو کئے کے لیے حضرت سلمان فاری شکر اسلام کے ساتھ لکلے تو مدائن سے باہر فوج کوروک کر کہا کہ پہلے میں ان لوگوں تک رسول اکرم علیہ کے کا پیغام پہو نچادوں،اس کے بعد حضرت سلمان خود شرکین فارس کے پاس گئے،اوران سے مخاطب ہوکر فرمایا ۔۔۔۔۔۔۔ میں تم لوگوں کورسول اللہ علیہ کے بتائی ہوئی تین باتوں میں سے ایک بات قبول کرنے کی دعوت دیتا ہوں،اسلام قبول کرو، یا جزید دینا منظور کردیا پھر جنگ کے لیے تیار ہوجا و،ان

<sup>(</sup>۱) شريحة الله وشريعة الانسان: ٣٥/ (٢) ترزى شريف: جارص ٢٩١ر، باب ماجاء في وصية الني متلفة في القتال

<sup>(</sup>٣) بداية: جهرص ١٥٠ كتاب السير

لوگوں نے اسلام اور جزیہ سے الکارکیا اور جنگ پراپی آمادگی کا اظہارکیا، اور معرت سلمان کے بار باراعلان کے باوجود وہ لوگ اراد کا جنگ پرمعرر رہے، تو معرت سلمان نے جنگ کا آغاز فرمایا۔(۱)

امیرالمونین حضرت عمرین الخطاب نے جب مصرفی کرنے کا فیصلہ کیا تو حضرت عمرو بن الخطاب نے جب مصرفی کی، قاہرہ میں رومیوں کے لئکرے العاص کی قادت میں لئکر اسلام نے مصری طرف پیش قدمی کی، قاہرہ میں رومیوں کے لئکرے لئہ بھیٹر ہوئی ، جائلین ابومریم کے ساتھ مقوس کا بھیجا ہوا ایک پادری بھی اس میں موجودتھا، جنگ شروع ہونے سے بہل حضرت عمرو بن العاص نے لئکرروم کے سید سالار سے کہا کہ جب تک میں تم لوگوں سے اپنا عذر بیان نہ کردوں اور پادری اور جائلین جمھ سے ملا قات نہ کرلیں جنگ میں جلد بازی مت کرو، چنانچہ جائلین اور پادری دونوں حضرت عمرو کے پاس آئے ، آپ نے ان کو اسلام تبول کرنے یا جزیداداکرنے کی دفوت دی، اور اہل مصرے متعلق رسول اللہ علیہ کی وصیت کو بیان کیا ۔

نی کریم علی ہے۔ نے مسلمانوں سے ارشاد فرما یا عقریب تم لوگ مصر افتح کرو گے، جب مصر افتح ہوجائے تو اہل مصر کے ساتھ حسن سلوک کرنا کیونکہ ان کا ذمہ اور قرابت ہے۔ (۲)

دونوں نے حضرت عمروبن العاص سے کہا جب تک ہم لوگ والیس نہ آجا کیں اتی دیرتک
کی مہلت دو، آپ نے فرمایا تم لوگ جھے دھو کہیں دے سکتے ، تا ہم میں تم لوگوں کو فور دفکر کے لیے
تین دنوں کی مہلت دے رہا ہوں ان دونوں نے کھے اور مہلت دینے کا مطالبہ کیا، آپ نے ایک دن
کا اور اضا فدفر مایا، دونوں نے قبطیوں کے سردار مقوس اور حاکم روم ارطبون کوصورت حال سے آگاہ
کیا، مقوش عربوں کے ساتھ جنگ کرنے سے کتر ارہا تھا، وہ عربوں میں اپنے خلاف نفرت بڑھانا
نہیں جا بتا تھا، اس وقت روم اور مصرکے ما بین تعلقات کچھڑیا دہ خوشگوار بھی نہ تھے، کین حاکم روم

<sup>(1)</sup> رّندى شريف: ج ارم ٢٨٢ ر، ابواب المسير باب اجاء في الدعوة فيل القتال

<sup>(</sup>٢)رواوسلم: مكلوة باب في المعجر ات: ٥٣٩مر

ارطبون نے مقابلہ کرنے کافیصلہ کیا، اور جنگ کے لے بتار ہو گیا، بلکہ عملاً حملہ میں پیش قد می کر جیڑا،
لین مسلمانوں کے جوابی حلے کی تاب نہ لا کراسکندر سی طرف بھا گی کھڑا ہوا، مسلمانوں نے مختلف اطراف میں اس کا تعاقب کیا اور تعاقب کا میاب رہا، رومیوں کا محاصرہ کیا گیا، بالاً خروہ لوگ ملح کے خواستنگار ہوئے اور جزید دینا منظور کیا، امیر المونین حضرت عمر بن الخطاب کے حکم سے ان کی ملح منظور کیا گئی۔ (۱)

بلاذری نے اپنی کتاب ' فتوح البلدان ' میں نقل کیا ہے کہ جب حضرت عمر بن عبدالعزیز خلیفہ ہوئے ، تو سمر قدکے کچھافراد نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر قتید بن مسلم با ہلی کی شکایت کی کہ دہ انہیں دھو کہ دے کر ان کے شہر میں داخل ہو گئے ہیں ، اور مسلمانوں کو بسا دیا ہے ، خلیفہ نے اس علاقہ کے گور نرکو خطاکھا کہ دہ ان الوگوں کے مقدمہ کوقاضی کے پہال تھیجد ے ، اگر قاضی ان کے حق میں فیصلہ دیں تو مسلمانوں کو سم قند سے نکال دیا جائے ، چنا نچہ جب بیہ مقدمہ قاضی جمیح ابن خاطر الباجی کے پہال پیش ہواتو پوری تحقیق کے بعد مسلمانوں کو دہاں سے نکال دیئے جانے کا فیصلہ سالا بھی کے بیان پیش ہواتو پوری تحقیق کے بعد مسلمانوں کو دہاں سے نکال دیئے جانے کا فیصلہ سایا ہم قند کے باشند سے اس انصاف سے بے حد متاکثر ہوئے اور صلقہ بگوش اسلام ہو گئے ۔ (۲) مسلمان جنگ سے قبل اعلان اور مہلت غور دفکر پر کس تختی کے ساتھ کار بند سے ، اسلام کا بیزرین اصول بعد میں بین الاقوا کی قوا نین کا حصہ بنا جس کی تفصیل آپنی ہے ۔

<sup>(</sup>۱) البداية والنهلية لا بن كثير: ج مرض ٩٠ - ٩٨م، مطبوعه مكتبه المعارف بيروت

<sup>(</sup>٢) فقوح البلدان للبلا ذري بمن ١٢٨ر

# ويكرآ ساني شريعتول مين شريعت اسلاميه كاامتياز

ایمان اور حق پرتی انسان کا فطری خاصہ ہے، لیکن بعض خار جی عوائل اور محرکات کے تحت
اس کے اندر غیر فطری میلانات بیدا ہوتے ہیں ، فطرت کے لحاظ سے دنیا کا کوئی انسان برا ، یا مجرم
نہیں ہے، ہرانسان اپنی فطرت کے لحاظ سے اچھا ہے، اور ضمیر ہر حال میں جرم و گناہ سے اس کونفرت
دلاتا ہے، ۔۔۔۔۔۔۔قرآن میں ہے:

فاقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطرالناس عليها، لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن اكثرالناس لايعلمون (۱)

تسرجمہ: اپنآپ کودین کی طرف پوری میکسوئی کے ساتھ متوجہ کرلو،اس فطرت الہی کے مطابق جس پراللہ نے انسانوں کو پیدا کیا ہے، خلقت الہی میں کوئی تبدیلی نہیں ہے، یہی سیدھا دین ہے، لیکن اکٹرلوگ جانتے نہیں ہیں۔

الى حقيقت كوايك حديث مين ان الفاظ من بيان كيا كياب.

كل مولو ديولد على الفطرة وابواه يهود انه اوينصرانه اويمجسانه (٢)

ترجمه: جربچ فطرت اللی پربیدا موتا ہے، البتداس کے والدین اس کو یہودی، نفرانی، ما جوی بنادیتے ہیں۔

اور یمی وہ فطری چیز ہے جس کی بقاوسلامتی کے لیے تخلیق دنیا سے قبل تمام انسانوں سے "
"عہدالست" لیا گیا،قرآن میں اس عہد کا تذکرہ ان بلیغ جملوں میں کیا گیا ہے:

واذا حد ربك من بنى آدم من ظهورهم ذريتهم واشهدهم على انفسهم الست بربكم قالوا بلى شهدنا ان تقولوا يوم القيامة ان كنا عن هذا غافلين . (٣) قرجمه: اورجب تيربي يروروگارئي آدم كى پشت سال كى دريت كونكالا ، اوران سے

یداقر ارلیا کہ کیا میں تہمارارب نیس ہوں ، توسب نے کہا ، ہاں! کیوں نیس ، ہم اس کا اقرار کریے بیں بھی کہنے لگو قیامت کے دن کہ ہم کواس کی خبر نہ تھی ۔

یں، ب سید سے سید است منیا میں بعض خارجی محرکات کے زیراثر بھی اتنامغلوب ہوجاتا ہے کہ الکین انسان کی اس مخروری کی بنا پر اسے عہد کا لحاظ ہوتا ہے اور نہ نظرت کی پکار پردہ تو جہدیتا ہے، انسان کی اس کمزوری کی بنا پر شریعت کی ضرورت پڑی، جس کا سلسلہ تاریخ انسانی کے روزاول سے جاری ہے، مردور میں اللہ نے ایپ بعض مخصوص بند ہے اس مقصد کے تحت دنیا میں بھیج کہ انسان کو خارجی میلانات سے لکال کر فطری میلانات کی طرف واپس لے جایا جائے، قرآن میں ارشاد فرمایا گیا:

رسلا مبشرین و منذرین اعلایکون للناس علی الله حجة بعدالوسل. (۱)

ترجمه: یرسولون کا قافله انسانون کے پاس اس لیے بھیجا گیا ہے تا کہ فطرت پرقائم
دہنے والوں کو بشارت دیں اور اس سے انحراف کرنے والوں کو ڈرائیں ، اورایہ ہم نے اس لیے کیا
تاکہ ان رسولوں کے بعدلوگوں کے لیے اللہ پرالزام کا موقعہ باتی ندرہے۔

# سابقه شريعتون كادائر عمل محدودتها

البنة اسلام سے قبل جتنی شریعتیں آئیں ان کا دائر ہمل محدود تھا، اوران میں اسلام جیلی جامعیت اور معنویت بھی نہتی، اوراس کی وجہ بیتی کہ اس وقت واقعات اور مسائل کی اتنی کش تامین سی میں اور نہ انسان کی ذہنی قکری سطح اس قدر بلند تھی ، گر جب انسانی تہذیب اور قکر اپنے کمال کو پیونچی اوراس میں کسی ابدی اور لا فانی قانون کے تل کی صلاحیت پیدا ہوگئ تو آخری قانون حیات کے طور پر اللہ نے شریعت اسلامی کو بھیجا۔

آسانی تمام شریعتیں ای قانون حیات کے مختلف جسے ہیں جس کا ہر جزوا پے کل سے مربوط ہے، اس ارتباط کا اظہارا سیثاق انبیاء سے ہوتا ہے جس کا ذکر قرآن میں کیا گیا ہے:

واذاخذ الله ميثاق النبيين لماآتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاء كم رسول مصدق لـمامعكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال اَ اقررتم واخذ تم على ذلك اصرى، قالوااقرزنا قال فاشهد وا وانا معكم من الشاهدين (۱)

ترجمہ: اور جب اللہ نے نبیوں سے ریم دلیا کہ جو پچھیں نے تم کو کتاب اور علم دیا ہے پر تمہارے پاس کوئی رسول آئے، جو تمہارے پاس موجود چیزی تقدیق کرے، تواس رسول برایمان لاؤگے اور اس کی مدد کروگے ، فرمایا کیا تم نے اقر ادکیا، اور اس شرط پرمیرا عہد تبول کیا، وہ برایمان لاؤگے اور اس کی مدد کروگے ، فرمایا کیا تم نے اقر ادکیا، اور اس شرط پرمیرا عہد تبول کیا، وہ برایم ہے تا قر ادکیا، اللہ نے فرمایا تواب گواہ رہواور میں بھی تمہارے ساتھ کواہ ہوں۔

حضورا کرم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے "شریعت اسلامی" کے آخری ادر کمل ہونے کی اطرف ایک تمثیل سے اشارہ فرمایا:

ان مشلى ومشل الانبياء من قبلى كمثل رجل بنى بيتاً حسنه واجمله الا موضع لبنة من زاوية ،فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون هلا وضعت هذه اللبنة ؟ فانا اللبنة واناخاتمة النبيين . (٢)

ترجمہ: میری اور سابقہ انبیاء کی مثال میہ کہ ایک شخص نے ایک حسین وجمیل محارت تیاری ، مگراس کے ایک سین وجمیل محارس تیاری ، مگراس کے ایک کوشے میں این کا خلاج چوڑ دیا ، تولوگ اس کو گھوم گھوم کر دیکھنے گئے اور اس کے حسن وجمال سے متاثر بھی ہوئے اور پھر جیرت ہے کہا کہ بیداین کی جگہ کیوں خالی چھوڑ دی سے میں وہی آخری این کے ہوں اور میں خاتم النہین ہوں۔

# شربعت محمري تمام شريعتوں كى جامع

شریعت محدیہ میں سابقہ تمام شریعتوں کی خصوصیات جمع کردی گئی ہیں، اورانسانی ہدایت کے لیے جو مختلف نہریں روز اول سے جاری کی گئی تھیں، وہ سب شریعت اسلامیہ کے بحرنا پیدا کنار میں ضم ہوگئ ہیں ،اس طرح شریعت محمدی وحدت ادبیان اور وحدت قوانین کا کامل خمونہ ہے، اس کے بعد نہ کسی دین کی حاجت باتی رہ جاتی ہے اور نہ کسی قانون کی۔

قرآن كريم في الى حقيقت كواس آيت كريمه من بيان كياب:

شرع لكم من الدين ماوصى به نوحاً والذى اوحينا اليك وماوصينا به ابراهيم وموسى وعيسى ان اقيموا الدين والانتفرقوافيه، (۱)

ترجمه: الله نة الله المراح ليدين كاوه راسته مقرر كياجس كالحكم نوح كوكيا تفاء اورجس كالمحم نوح كوكيا تفاء اورجس كالمحم بم نة آپ كوكيا، اورجس كى تلفين بم نة ابراجيم، موسى، اورجسى كوكى كدوين كوقائم كرواوراس معامله ميس كوكى اختلاف بيدانه كرو

تو گویا اسلام واحد قانون ہے، جوسابقہ خدائی قوانین کا جامع ہے، سابقہ قوانین وقی حالات کے تحت اوروہ بھی کئی خصوص قوم یا محدود علاقہ کے لیے نازل کئے گئے، اس لیے قرآن ملاقہ بینیمروں کا ذکر کرتا ہے، توان کو عالمی بینیمر کے بجائے کسی ایک قوم یا علاقہ کی تخصیص کے ساتھ ذکر کرتا ہے، چند آیات ملاحظہ ہوں

ولقد ارسلنا نوحاً الى قومه (٢)

ترجمه: ادربم نوح كوان كي قوم كي طرف بهيجار

والى عاد اخاهم هو داً قال ياقوم اعبدوا الله مالكم من الدغيره (٣)

ترجمہ:اورہم نے قوم عادی طرف ان کے بھائی ہود کو بھیجا، تو انہوں نے اپنی قوم سے کہا، اسے میری قوم اللہ کی عبادت کروتمہارامعبود خدا کے سواکوئی نہیں ہے۔

والى ثمود اخاهم صالحاً قال ياقوم اعبدوا الله مالكم من اله غيره. (٣)

ترجمہ: اورہم نے قوم شمود کی طرف ان کے بھائی ''صالح'' کو بھیجا، انہوں نے کہااے میری قوم!اللّٰد کی عبادت کرو، اس کے سواتہارا کوئی معبود نہیں \_

والى مدين اخاهم شعيباقال ياقوم (۵)

(۱)الشورى: ۱۲/(۲)هود: ۲۵/۳)هود: ۵/(٤)هود: ۹/۲۱)هود: ۸۸٪

اور مدین کی طرف ان کے بھائی شعیب کو بھیجا، انہوں نے کہاا میری قوم!۔ ولوطا اذقال لفومه (۱)

> ترجمہ: اورلوط کو بھیجا، جب انہوں نے اپی قوم سے کہا۔ حضرت مویٰ کے بارے میں ارشاد ہے:

ثم بعثنا من بعدهم موسى باياتنا الى فرعون وملاته (٢)

ترجمہ: پھرہم نے ان کے بعد مولیٰ کواپی آیات کے کر فرعون اور اس کی جماعت کی طرف بھیجا۔ طرف بھیجا۔

> حضرت عینی کوفر آن اسرائیلی پینمبر کے نام سے یادکرتا ہے: رسولاً الی بنی اسوائیل (۳) ترجمہ: اوران کوبنی اسرائیل کی طرف رسول بنا کر بھیجا۔

> > شربعت اسلامي ايك عالمي شربعت

اس کے بالقابل قرآن نے جگہ جگہ نبی اکر میں کیا گئی وعوت، عالمی نبوت، خاتمیت اور ساری دنیا کی معلمیت کا اعلان کیا ہے، مثلاً

تبادك الذى نؤل الفوقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً (٣)

تسرجه: بابركت عده ذات جسنة وباطل مين التيازكر في والى كتاب السين بند يرنازل كى تاكدوه ساد عالم كومتنبكر -

وماارسلنك الارحمة للعلمين (٥)

ترجمه: اورجم نے آپ کوسارے عالم کے لیے خالص رحمت بنا کر بھیجا ہے۔

(٣)آل عمران: ٤٩/

(۲)الاعراف: ۱۱۳/

(۱)الاعراف: ۸۸۰

(٥)الانبياء: ١٠٧/

(۴)الفرقان: ۱ 🖊

قل یاایھاالناس انی رسول اللہ الیکم جمیعاً (۱) تسرجمه: آپ کہد یجئے اے لوگوا میں تم سب لوگوں کے لیے اللہ کا رسول بن کرآیا ہوں۔

وماكان محمدابااحد من رجالكم ولكن رسول الله و خاتم النبين . (٢)

ترجمه: محر (صلى الله عليه وسلم) تمهار عمر دول ميل سي كى كے باپنيس بيں ،كين ووالله كرسول اور خاتم النبين بيں ۔

ایک حدیث پاک میں بھی اس حقیقت کو بیان کیا گیا ہے، رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ادشاد فر ماما:

كان كل نبى يبعث الى قومه خاصة وبعثت الى الناس كافة (رواه البخارى)واناالعاقب فلانبى بعدى (٣)

ترجمہ؛ لینی ہرنی خاص اپنی توم کے لیے مبعوث کیا جاتا تھا، اور میں تمام انسانوں کے لیے مبعوث کیا گیا ہوں ، اور میں آخری نبی ہوں میرے بعد کوئی نبی نہیں ہے۔

# جزواوركل كارشته

جزواورکل کے ای ارتباط کا نتیجہ ہے کہ تمام آسانی ندا ہب اصولی طور پر باہم منقق ہیں،
مستقل ایک مقالہ کا موضوع ہے، چند چیزیں بطور مثال ملاحظہ ہوں، تمام ندا ہب کا قانون
توحید، ایک ہے، اور ہر مذہب میں شرک کی فدمت کی گئی، اور اس کی کوئی تخوائش باتی نہیں
رکھی گئی۔

وما ارسلنا من قبلك من رسول الانوحى اليه انه لااله الاانا فاعبدون. (٣)

ترجمه: بم ن آپ سے بل جتے رسول بھیجان سب کوریکم دیا کہ میر سے سواکوئی معبود

(۱) الاعواف: ۱۵۸ میر (۲) الاحدالین ۱۵۸ میر (۱)

#### نہیں <sub>اس</sub> لیے تم لوگ میری عبادت کرو۔

قبل يـااهـل الكتاب تعالوا الى كلمة سواء بيننا وبينكم الانعبد الا الله ولا نشرك به شيئا ولايتخذ بعضنا بعضااربابا من دون الله فان تولوا فقولوا اشهدوا بأنامسلمون (١)

ترجمہ: آپاطلان قرماد یکے کہا اللہ کتاب ایک ایسے کلمہ کی طرف آجا وجو ہارے اور تہمارے درمیان مشترک ہے، وہ یہ کہم اللہ کے سوائسی کی عبادت نہ کریں اور نہ اس کے ساتھ کسی کوشریک تھم ہرائیں، اور نہ ہم میں سے کوئی غیر اللہ کورب کا درجہ دے، جواہل کتاب اس کو مانے سے انکار کریں تو کہدو کہ تم گواہ رہو کہ ہم مسلمان ہیں۔

بنیادی عبادات ، تزکینفس اور تهذیب اخلاق کی دفعات بھی ہر مذہب میں رہی ہیں۔ رہی ہیں۔

قد افلح من تزكى و ذكراسم ربه فصلى بل تؤثرون الحيواة الدنيا والآخرة خيرو ابقى ان هذا لفى الصحف الاولى صحف ابراهيم وموسى. (٢)

ترجمه: وهخص کامیاب ہے جواپنا تزکیه کرے، اور ذکر الہی میں مشغول رہے، پھر نماز پوسے بیکن تم لوگ حیات دنیا کورجے دیتے ہو، حالا نکہ حیات اخردی زیادہ بہتر اور پائدار ہے، بیشک یہ باتیں پہلے محیفوں مثلاً ابر میلم اور موسیٰ کے محیفوں میں بھی موجود ہیں۔

ياايها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون (٣)

ترجمہ: اے ایمان والو اہم پرروزہ فرض کیا گیا جیسا کہم سے پہلے لوگوں پر فرض تھا، تا کہم تقوی اختیار کرو۔

اورسابقه زياده ترآساني فراهب انهي چندعبادات، اخلاقيات، تزكيه نفس اورروحاني عناصر تك

محدود تے، ان میں معاملات یا زندگی کے دیگر سائل ہے کوئی ذیادہ تعرض کیا گیا تھا، بس دھرت مولی ہی مولی کے قد بب میں بعض معاملات کی طرف رہنمائی ملتی ہے، اور اس تعلق سے بعض اصول بھی مقرر کئے سماعی مقرر کئے سماعی موریت بھی بہت زیادہ ابتدائی اور محدود ہے، ان میں ممومیت اور جامعیت کی وہ شانہیں ہے، اور موبعد کے ادوار کے لیے ان میں کوئی رہنما کی موجود ہے، لیکن اس وقت کے حالات کے لئا ظرب اس قدر کائی تھے، اس سے زیادہ کی نہ ضرورت تھی اور نہ انسانی قلوب وقت کے حالات کے لئا ظرب کا ظرب کے اور نہ انسانی قلوب وقت کے حالات کے لئا ظرب کے تھے۔

قرآن میں اس متم کے بعض معاملات کا ذکر کیا گیا ہے:

فسظلم من الذين هادوا حرمناعليهم طيبات احلت لهم وبصدهم عن سبيل الله كثيرا و اخدهم الربا وقدنهوا عنه واكلهم اموال الناس بالباطل واعتدنا للكفرين منهم عذاباً اليما (۱)

ترجمہ: بہود یوں کے ظلم، راہ خدا ہے بکشر تاعراض، سودی لین دین جوان کے لیے معنوع کردیا گیا تھا ، اورلوگوں کا مال غلط طور پر کھانے کی وجہ سے ہم نے ان پر بہت کی وہ پاک چیزیں حرام کردیں جو پہلے ان کے لیے حلال تھیں، اور کا فروں کے لیے ہم نے ور دناک عذاب تیار کرد کھا ہے۔

ای طرح بعض عدالتی د فعات بھی موجودتھیں،مثلاً زنا کی سزار جم تھی۔ جیسا کہ ایک حدیث سے اس پرروشنی پڑتی ہے:

عن عبدالله بن عمرانه قال ان اليهود جاؤوا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فلكروا له ان امرأة منهم ورجلاً زنيافقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ماتبجدون في التوراة من شان الرجم؟ قالوا نفضحهم ويجلدون قال عبدالله بن سلام كذبتم فيها آية الرجم فأتوا بالتوراة فنشروها فوضع احدهم يده على آية

الرجم فقرآ ماقبلها ومابعدها فقال له عبدالله بن سلام ارفع يدك قرفع يده فاذا فيها آية الرجم فقرال صدقت يسام حمد فامربهما النبي صلى الله عليه وسلم فرجما، قال فرآيت الرجل يجناعلى المرأة ليقيهاالحجارة. (١)

توجعه: حفرت عبداللہ بن عمر دائید بن عمر دوایت کرتے ہیں کہ یہودی نی کر یہ اللہ کی خدمت میں ماضر ہوئے اور مقدمہ پیش کیا کہ الن کی ایک عورت اور مرد نے زنا کا ارتکاب کیا ہے، تو حضور اکرم اللہ نے ان سے دریا فت فرمایا کہ تورا ق' میں رجم کے بارے میں کیا تھم ہے؟ تو ان لوگوں نے کہا کہ ہم تو زنا کی سزا بھی دیتے ہیں کہ زنا کار کورسوا کیا جا تا ہے، اور کوڑے لگائے جاتے ہیں، معرت عبداللہ بن سلام وہاں موجود تھے، انہوں نے کہا تم لوگ جھوٹ بول رہے ہو، تو دات میں آیت رجم موجود ہے، آخروہ لوگ تو رات میں آیت رجم کہا تم لوگ جھوٹ بول رہے ہو، تو دات میں آیت رجم کہا تھ دو ہوئے ہے۔ آخرہ ہوگ تو رات کے کرآئے اور کھول کر پڑھنا شروع کیا، تو آیت رجم پر ہاتھ دکھ دیا اور آئے ہوئا وہ اس کو چھوٹ کرلیا، اور فر مایا اپنا ہاتھ ہٹا وہ ہاتھ ہٹا وہ ہاتے ہیں کہ میں ہو جو تھی ، تب انہوں نے ندامت کے ساتھ اعتراف کیا کہا ہے۔ جھر! آپ ہو ہٹایا گیا ہوں اوی فر ماتے ہیں کہ میں نے دیکھ اور کے جم روٹورت کو پھروں کی کوشش کر دہا تھا''

اس طرح کی بعض دفعات جن کا تعلق انسان کی اجتماعی ، اقتصادی اورسیاسی زندگی ہے ، غرب یبود میں موجود ہیں ، لیکن عہد موسوی کے بعد کے حالات کے لیے وہ قطعی ناکافی ہیں ، البتہ اسلام ایک کممل دین اور قانون کی شکل میں آیا ، اور اس نے انسان کی شخصی زندگی ہے لے کر ، اجتماعی ، اقتصادی اور سیاسی زندگی کے ہرمر صلے کے لیے کممل ہدایات دیں ، ایسی ہدایات جو کی بھی دور میں ناکافی ٹابت نہیں ہو تعین، چودہ سوسال کی تاریخ اس کی گواہ ہے ، اور قیامت تک کی تاریخ مر یدشہاد تیں ہوری قران نے اسلام کے ہارے میں پوری قوت مرید شہاد تیں ہوری تو اللہ اس کی انشاء اللہ اس کے اللہ اس کے ہارے میں پوری قوت ادریونین کے ساتھ اعلان کیا:

<sup>(</sup>١) شنق عليه مفتلوة كماب الحدود: ١٠١٠م

اليوم اكملت لكم دينكم والممت عليكم نعمعي ورضيت لكم الاسلام

ديناً (۱)

ترجمه: آجيس نتهارے ليتهارادين مل كرديا، اورتم برائي استين مل كردي، اور بحقیت دین تمہارے لیے میں نے اسلام کو پند کیا۔

بحث فتم

# انسانی قانون کے بالمقابل اسلامی قانون کے امتیازات

اصولی طور پردیکھا جائے توانسانی قانون اوراسلامی قانون میں کوئی نقابل ہی نہیں ہے، اس لیے کہ دونوں کی تاریخ ارتقاء پرسرسری نظرڈ النے والابھی درج ذیل حقیقتوں کااعتراف کئے بغیر نہیں روسکتا۔

اصولي موازنه

#### (۱) قانونی حیثیت

سب سے بنیادی بات یہ ہے کہ انسانی قانون کی تویش وتقدیق ،مردارقبیلہ یادنیاوی عدالت کرتی ہے، اگران کی تقدیق انسانی قانون کو حاصل نہ ہو، تو وہ قانون ہی نہیں بن سکتا، گویا اس کی قانون بیت کا انحصار چند ذبین اور بااقتد ارانسانوں کے دماغوں، اوران کی حمایت پرہے، ۔۔۔اس کے برظاف اسلامی قانون کی شان یہ ہے کہ اس کی تقدیق رب کا نئات کرتا ہے، خواہ دنیا کی عدالت اس کو مانے یانہ مانے، اس کی قانونی حیثیت پرکوئی فرق نہیں پردتا، بلکہ اس قانون سے محرالت اس کو مانے یانہ مانے، اس کی قانونی حیثیت پرکوئی فرق نہیں پردتا، بلکہ اس قانون سے انحراف کرنے والا بی مجرم اور باغی قرار یائے گا۔

قرآن کہتاہے:

ومن لم یحکم بماانزل الله فاولئك هم الفاسقون (۱) ترجمه: جولوگ الله كا تارب هوئ قانون كے مطابق فيصله بیس كرتے وہى لوگ نافرمان ہیں۔

چنانچاسلام این قانون کوبھی کتاب کہتا ہے، یعنی مساکتب الملٹ جس کواللہ نے مقرر کواللہ نے مقرر کیا ہے، کیا ہے، بھی سنت سے تعمیر کرتا ہے، لینی مساسنہ رسول الله ، جس کورسول اللہ نے جاری کیا ہے، اور کہیں شریعت سے یا دکرتا ہے، لینی مساشر عد الملہ ، جس کوخدا نے مقرر فر مایا ہے، اس طرح اسلام نے اپنے قانون کوکی دنیوی شخصیت ، یاعد الت کا دسیت گرنییں بنایا، بلکہ اس کا سراصرف خدا اور رسول کے ہاتھ میں رکھا، یہی وجہ ہے کہی بڑے سے بڑے آ دی اور عظیم سے عظیم تراکش یت کو میں اسلامی قانون میں ترمیم کا اختیار نہیں ہے۔

#### (۲) نقتریس کا پیلو

انسانی قانون اینے لیے تقدیس واحتر ام کا کوئی پہلونہیں رکھتا، یہلوگوں کے جسموں پر حکومت کرسکتا ہے، دلوں پر نہیں، اس لیے کہ کسی کو یہ نصور نہیں ہوتا کہ قانون کی پوشیدہ خلاف ورزی کسی کی نگاہ میں آئے گی، یااس کی خفیہ نافر مانی کرنے سے کسی خطرناک عذاب کا سامنا کرنا پڑے گا۔

جب کہ اسلامی قانون اپنے ماننے والوں کے نزدیک ایک مقدس ومحتر مقانون ہے، اس
کے ساتھ سے عقیدہ وابستہ ہے، کہ جس نے بیقانون ہمیں دیا ہے، وہ ہماری ہر حرکت اور ہر بھید سے
واقف ہے، اس قانون سے انحراف کرکے دنیا والوں کی نگاہ سے بچا جاسکتا ہے، مگر اصل خالق قانون
کی نگاہ سے بچناممکن ہیں، اس طرح اسلامی قانون ظاہر کے ساتھ باطن پر بھی اور جسم کے ساتھ قلب
وضیر پر بھی حکومت کرتا ہے۔

#### (۳) مثبت ومنفی کا فرق

تقابل کا ایک پہلویہ ہے کہ انسانی قانون کی تغیر خالص منفی بنیادوں پرہوئی ہے، ظالموں اور طاقتوروں کی بیجادست درازیوں اور مظالم کے دفاع کے لیے اس کا وجود ہوا، اور تحفظ حقوق کے تصور نے اس کو پروان چڑھایا، اس لیے انسانی قانون کے ذریعہ زیادہ سے زیادہ علانیہ جرائم کا انسداد ہوسکتا ہے، اور معاشرے میں ایک جبری تنظیم قائم ہوسکتی ہے، گرافراد کی تغیر میں ہیکوئی رول ادانہیں کرسکتا، مثبت سے اس کا خانہ بالکل خالی ہے، اخلاقیات ،عبادات ، تزکیہ فنس، اور طہارت کے ابواب میں ہیکوئی رہنمائی نہیں کرتا۔

اس کے برخلاف اسلامی قانون منفی سے زیادہ مثبت رخ کواہمیت دیتا ہے، یہ جرائم کے انسداد کے ساتھ مجرموں کوا یہے صالح اصولوں کا پابند بھی بنا تا ہے، جن پرچل کردہ کا میاب اور نیک انسان بن سکتے ہیں، اور قانون کی اصل کا میا بی ہی ہے، کہ دہ جرائم کے سرچشمہ کو بند کرے، اور بدی کی جز مٹا دے، و نیوی قانون کی طاقت سے جرائم اور گنا ہوں پر وقتی پابندی عائد کی جاسکتی ہے، گران گنا ہوں کو جڑ ہے نہیں اکھاڑ اجاسکتا ہے، کا میا بی یہ ہے کہ اس کے جڑ ہی کو اکھاڑ کر پھینک دیا جا اسکتی ہے، اور اسلامی قانون کی کام کرتا ہے۔

#### (۴) قانونی معنویت

انسانی قانون کی بنیادمحض خاندانی رسوم وردایات اورعلاقائی عرف وعادات پر ہے، اس
لیے اس میں تعقبات و تنگ نظری کی تمام آلودگیاں موجود ہیں اس میں علمی اورفلسفیانہ بنیادوں کی
آمیزش نہیں ہے، اگر چہ پچھ دنوں سے یہ دعویٰ کیا جارہا ہے کہ اٹھار ہویں صدی عیسوی میں علمی
اورفلسفیانہ بنیادیں داخل کرنے کی کوشش ہورہی ہے اوررحم وانصاف ،اورمساوات کے عالمی
اصولوں یواس کواستوار کیا جارہا ہے، لیکن آگر ہو جے ہے تو ہمیں یقین ہے کہ اس کوشش کے کامیاب

ہونے میں ہمی برسوں لکیں مے، ادر اس کے بعد بھی وہ بالیقین اس جامعیت اور فطری اعتدال سے محروم ہوگا، جواسلای قانون کی خصوصیت ہے۔

جب کہ اسلامی قانون کی بنیاد روزاول ہی سے انسانی فطرت اور ہدایت النمی پرہے، یہ ابتداء ہی سے عالمگیر اورفلسفیانہ بنیادوں پرتغمیر ہواہے، انسانی قانون ہزاروں سال کے ارتقاء کے بعد جس منزل پر پہو نجے گا،اسلامی قانون کا پہلاقدم ہی وہاں سے اٹھا ہے۔

#### (۵) قانونی دحدت

قانون میں وحدت ویکسانیت بھی ایک ضروری چیز ہے، انسانی قانون میں اصل کے لحاظ سے وحدت ویکسانیت موجود نہیں ہے، اس لیے کہ اس کے سرمایے میں خاندانی روایات اور قومی عرف وعادات کابڑا حصہ ہے، جو ہرعلاقہ اور خاندان کے لحاظ سے مختلف ہوتے ہیں، بعد میں جو وحدت بیداکرنے کی کوشش کی گئی وہ اپنی اصل فطرت کے لحاظ سے نہیں بلکہ قومی اور ملکی سلامتی کے مقطر نظر اور خارجی عوائل کے دباؤکی بناء پر۔

جب کہ اسلامی قانون اپنیوم آغاز ہی ہے وحدت کے اصول پرقائم ہے، اس لیے کہ اس کی بنیادرسوم وخرافات کے بجائے ہدایت الٰہی پرہے، جوہردور میں یکمانیت، وحدت، جامعیت، اور ابدیت کی حامل ہے، حضرت آ دم سے لیے کر حضور عظیمی تک تمام انبیاء کے قوانین ایک ہی وحدت کے حامل ہیں، قرآن خوداس کی شہادت دیتا ہے۔

شرع لكم من الدين ماوصي به نوحاً والذي اوحينااليك وماوصينابه ابراهيم وموسى وعيسى ان اقيموالدين والتفوقوا فيه. (١)

تسرجمہ: ادرتمہارے لیے بھی ای دین کوشروع کیاہے، جس کی تعلیم نوح کودی تھی، اور کہ ہمنے اور کی جس کی تعلیم ہمنے اور کی جس کی تعلیم ہمنے اور کی جس کی حقیم ہمنے اور کی جس کی حقیم ہمنے کے دور کی ہم نے معلیم ہم نے مع

<sup>(</sup>۱) شورئ:۱۳

ابرا ہیم اور موی اور عیسیٰ کو دی تھی ، کہاس دین کوقائم کر دا دراس میں اختلاف نہ کرو۔

فرق جو پچھنظر آتا ہے، وہ ظاہری ہے، اور قوموں کے اپنے مزاج ونفیات کے لحاظ ہے، در نہ اسلامی قانون اپنے مزاج کے اعتبار سے ایک ہی وحدت ویکسانیت کا حال ہے، جس میں افراد داقوام کے درمیان کوئی قانونی امتیاز نہیں ہے۔

#### (۲) سرچشمهٔ قانون

ای طرح انسانی قانون چندانسانی ذہنوں کی پیدادار ہے، جب کہ اسلامی قانون خودخالق کا نئات کا دیا ہواعطیہ ہے، اور آج اس حقیقت کو بیجھنے میں کوئی دشواری نہیں کہ انسان بھی خودا پنے لیے قانون مرتب نہیں کرسکتا۔

اس لیے کہ انسان محدود علم واحساس رکھتا ہے، وہ کروڑوں انسانوں کی نفسیات کاقدر مشترک معلوم نہیں کرسکتا، اور تمام لوگوں کے احساسات وطبائع کو کھوظ رکھتے ہوئے قانون سازی جرگز نہیں کرسکتا، قانون خواہ کتنے ہی اخلاص کے ساتھ بنایا جائے ، گراس میں طبعی میلا نات، اور ذاتی ربحانات کا اثر ناگز برطور برآئے گا، وہ قانون کی تشکیل میں بھینا اپنے پیندیدہ پہلوؤں کو ترجیح دے گا، اور ان گوشوں کونظرا نداز کر دیگا، جواس کو ناپند ہیں، اس لیے قانون سازی کا حق صرف خالق کا کنات کو ہے، جو تمام انسانوں کی نفسیات ، مزاج، طبائع ، ضروریات ، اور احساسات سے پوری طرح واقف ہے، وہی کوئی ایسا قانون و سے سکتا ہے، جو جرقوم اور جرعہد کے انسانوں کے لیے کیساں اور مفید ہو، اور اسلامی قانون خدا کے ای عطیے کا نام ہے۔

#### (۷) قانون جماعت سے یا جماعت قانون سے؟

انیانی قانون اور اسلامی قانون کے درمیان ایک اصولی فرق بیجھی ہے کہ انسانی قانون میں ، قانون جماعت سے مؤخر ہوتا ہے، سوسائٹی پہلے ہوتی ہے، اوراس کی تنظیم کے لیے قانون

بنایاجاتا ہے، قانون جماعت کو پیدائبیں کرتا، جیسا کہ انسانی قانون کی ارتقائی تاریخ سے معلم ہوتا ہے، ابھی ماضی قریب میں پہلی جگ عظیم سے بعد مغربی مما لک کے قوانین میں جوتبر ملیاں ہول ہیں، ان کود کھے کر ہرانصاف پندآ دی محسوں کرسکتا ہے، کہ انسان کا بنایا ہوا قانون، جماعت اور ہاج سے حالات سے ایک قدم آ سے نہیں ہوھ سکتا۔ (۱)

جب کہ اسلام میں قانون جماعت ہے مقدم ہے، جماعت کے وجود اوراس کے حالات پرقانون کا انحصار نہیں ہوتا، بلکہ قانون پہلے بنتا ہے، اس کے مطابق جماعت کی تقمیر ہوتی ہے، حالات اگر سازگار نہیں ہیں تو حالات کی اصلاح کی جاتی ہے، ادران کونفاذ قانون کے لائق بنانے کی کوشش کی جاتی ہے، ادران کونفاذ قانون کے لائق بنانے کی کوشش کی جاتی ہے، گر حالات کی بنا پرقانون نہیں بدلا جا سکتا۔

#### (۸) عمل ارتقاء کا فرق

ایک بہت ہم فرق ہے کہ انسانی قانون کا ارتقاء انتہائی تدریجی عمل کے ذریعہ ہوا، اس کا آغاز بالکل ابتدائی ناممل صورت میں ہوا، اورصدیوں میں اس نے ترتی کر کے موجودہ مقام حاصل کیا، اس دوران اس نے مختلف آسانی شریعتوں، انسانی عرف وعادات، اور انقلابات وتغیرات سے استفادہ کیا، سیداس کے بالمقابل شریعت اسلامیہ کواپ ارتقاء کے لیے صدیوں انتظار نہیں کرنا پڑا، بلکداس کے نزول دیمیل میں جو چند برس لگے وہی اس کے ارتقاء کی بھی مدت ہے، اور اس کرنا پڑا، بلکداس کے نزول دیمیل میں جو چند برس لگے وہی اس کے ارتقاء کی بھی مدت ہے، اور اس کی تمام کا بہلا قانون بھی ای طرح کمیل اور معتدل ہے، جس طرح کہ بالکل آخری قانون ، اس کے تمام قوانین کے درمیان وہ منطق ہم آ ہنگی پائی جاتی ہے، جس سے بہتر کا تصور ممکن نہیں ، اور صدیوں قبل کا قوانین کے درمیان وہ منطق ہم آ ہنگی پائی جاتی ہے، جس سے بہتر کا تصور ممکن نہیں ، اور صدیوں قبل کا قوانین کے درمیان وہ منطق ہم آ ہنگی پائی جاتی ہے، جس سے بہتر کا تصور ممکن نہیں ، اور صدیوں قبل کا قانون آجے بھی ای طرح تازہ اور متواز ن معلوم ہوتا ہے، جس سے بہتر کا تصور ممکن نہیں ، اور صدیوں قبل کا قانون آجے بھی ای طرح تازہ اور متواز ن معلوم ہوتا ہے، جس طرح کہ دوراول میں تھا۔

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اسلامی قانون خدا کی طرف سے نازل کر دہ قانون ہے، اگر یہ بھی انسانوں کا وضع کر دہ قانون ہوتا تو اسے بھی اپنے ارتقاء کے لیے صدیوں کی ضرورت ہوتی، اسلامی

<sup>(</sup>۱) التشريع البحائي الاسلامي عبدالقا درعوده: ج ارص امهر

#### قانون اورانسانی قانون کے درمیان بیایک بہت ہی واضح فرق ہے۔

#### (۹) نفاذ کی قوت

انسانی قانون قوت نفاذ کے لیاظ ہے بھی کمزوروا قع ہوا ہے، اسے اپنے افراد پر کھمل قابونیں ہوتا، اور نہ تنہا قانون جرائم کے انسداد کے لیے کانی ہوتا ہے، اس کواپنے کسی بھی قانون کے علی نفاذ کے لیے عوامی ذبحن سازی کی ضرورت ہوتی ہے، جوقانون کے نفاذ میں حکومت کی مددکریں، اسی لیے اس قانون میں مجرمین کے بہت سے امکانات موجود ہوتے ہیں، اور مجرمین عوام کی نگاہ سے نئے کر خلاف قانون اقد امات کر سکتے ہیں، کیوں کہ اس قانون کا تعلق حیات اخروی، یا انسانی ضمیر اور اخلا قیات سے نہیں ہوتا، اس لیے مجرم اپنی خفیہ زندگی میں کسی بھی خلاف قانون مرگرمی کے لیے آزاد ہوتا ہے، اور حکومت کے ہاتھ ہا وجود کوشش کے اس تک بآسانی نہیں بہونچ سکتے۔

اس کے برخلاف اسلامی قانون کا آغاز ہی فکر آخرت، اور حلال وحرام کے احساس ہے ہوتا ہے، وہ انسانی ضمیر کی تربیت کرتا ہے، اور اس کے ظاہر سے پہلے باطن کو اپنی گرفت میں لیتا ہے، وہ و نیوی سز اسے زیادہ اخر وی سز اسے ڈراتا ہے، اور ظاہر کی نیک نامی کے ساتھ ساتھ باطنی پا کیزگی پر بھی زور دیتا ہے، اس لیے اسلامی قانون کے نفاذ کی تغییل کے لیے کسی مضبوط حکومت یا فوج کی ضرورت نہیں ہوتی، لوگوں کے علم میں قانون کے آنے کی دیر ہوتی ہے، قانون کا اعلان ہوتے ہی لوگ خود بخو داس قانون کو ایپ اوپر نافذ کر لیتے ہیں، انسانی قانون اور اسلامی قانون میں یہ بہت بڑا بنیادی فرق ہے، انسانی قانون میں حکومت قانون کے نفاذ اور تغییل کے لیے جوابدہ ہوتی ہے، اس لیے ساری محنت حکومت کو کرنی پڑتی ہے، جبکہ اسلامی قانون میں ہرانسان اپنی ذات کے لیے جوابدہ ہوتی ہے، اس کے لیے ساری محنت حکومت کو کرنی پڑتی ہے، جبکہ اسلامی قانون میں ہرانسان اپنی ذات کے لیے جوابدہ ہوتا ہے، اور یہ یقین اس کے لیے جوابدہ ہوتا ہے، اور یہ یقین اس کے لیے جوابدہ ہوتا ہے، اور یہ یقین اس کے لیے جوابدہ ہوتا ہے، اور یہ یقین اس کے قلب ود ماغ میں دائخ کیا جاتا ہے کہ:

کلکم راع و کلکم مسئول عن رعیته. (۱) ترجمه: تم میں سے برخض ذمددار ب، اور برایک سے اس کی متعلقہ ذمہ داری کے

<sup>(</sup>١) متفق عليه ، رياض الصالحين للنو وي: ج اره١٨

بارے میں باز پرس ہوگی۔

ای لیے اسلامی قانون بڑے ہے بڑے جرم کے لیے دنیوی سزا کے ساتھ آخرت کا سزا ک بھی دھمکی دیتا ہے، مثلاً ' دقتل عد'' کے بارے میں تھم سناتے ہوئے ارشاد ہے:

ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزاء ه جهنم خالداً فيها وغضب الله عليه ولعنه واعدله عذاباً عظيماً (٢)

قرجمہ: جو خص کی مومن کوجان ہو جھ کر قل کردے اس کی سزاجہتم ہے،اس میں وہ بمیر میں رہے گا ،اور اللّٰد کا غضب اور لعنت اس پر ہوگی ، اللّٰہ نے ایسے مجرموں کے لیے در دناک عذاب تیار کرد کھا ہے۔

ر بَرْنَى اوردُّاكَذَنَى كَ واردات كرنے والول كے ليے احكامات ديئے ہوئے كما گيا:
انسما جزاء اللذين يحاربون الله ورسوله وليسعون في الارض فساداً ان
يقتلوا اويسلبوا اوتقطع ايديهم وارجلهم من خلاف او ينفوا من الارض ذلك
لهم خزئ في الدنيا ولهم في الآخرة عذا ب عظيم. (٣)

ترجمہ: جولوگ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کرتے ہیں، اور زمین میں فساو برپا کرتے ہیں، اور زمین میں فساو برپا کرتے ہیں، ان کی سزایہ ہے کہ ان کولل کیا جائے، یا تختہ دار پر لئکا دیا جائے، یاان کے ہاتھ اور پاؤں مخالف جانب سے کاٹ دیئے جائیں، یاان کوجلا وطن کر دیا جائے، یہ ان کے لیے دنیا کی رسوائی ہے اور آخرت میں بھی ان کے لیے بڑا عذا ب تیار ہے۔

بهتان، افتر اپردازی، اور حیاسوز حرکتول کی تشییر کرنے والے افراد کے خلاف حکم سنایا گیا۔ ان المذیس یسحبون ان تشیع الفاحشة فی الذین آمنو الهم عذاب الیم فی اللذیا و الآخرة (۳) ترجمہ: بیشک جولوگ میرجائے ہیں کہ سلمانوں میں بے حیالی عام ہوان کے لیے دنیا اور آخرت دونوں جگہ در دناک عذاب ہے۔

اس طرح اسلامی قانون سب سے پہلے انسان کے باطن کواپی تو جہ کا مرکز بنا تاہے، اوراس کے بعدوہ ظاہری عوامل واسباب پرتو جہ دیتا ہے، وہ اپنے حاملین کی رات کی تنہائی میں بھی اس طرح کے بعدوہ ظاہری حرانی کرتا ہے، جس طرح کہ دن کے اجالے میں۔

اس لیے وہ کسی بھی حق کے ثبوت کے لیے محض طاہری دلائل کوکافی نہیں سمجھتا، بلکہ حقیقت واقعہ کوامل اہمیت دیتا ہے، ایک موقعہ پر رسول اکرم علیقے نے بڑی دضاحت کے ساتھ عدالتی احکامات کے بارے میں بیاعلان فرمایا:

انماانابشر وانه ياتيني الخصم فلعل بعضكم ان يكون الحن بحجته من بعض فاحسب انه صدق فاقضى له بذلك فمن قضيت له بحق فانماهي قطعة من النار فليا خذها اوليتركها. (۱)

ترجید: "میں ایک انسان ہوں ،میرے پاس مقدمہ آتا ہے ،ممکن ہے کہ کوئی فریق ایپ مرحد مقابل سے زیادہ چرب زبان ہو، اور میں اس کے ظاہری دلائل کی بنا پر اس کو بچ گمان کروں اور اس کے ختا ہم کی دلائل کی بنا پر اس کو بچ گمان کروں اور اس کے خق میں فیصلہ کردوں ،اس لیے اگر میں کسی بھائی کے لیے دوسرے مسلمان بھائی کے حق کا فیصلہ کردوں تو محض فیصلہ کی بنا پر وہ حق نہیں ہوجائے گا، وہ آگ کا ایک فکر اہوگا، جوجا ہے لے اور جوجا ہے چھوڑ دے۔"

انسانی قانون ندصرف سے کہ گرانی اور تن پرتن کی اس عظیم قوت سے محروم ہے ، بلکہ اس کا تصور بھی اس کے دامن خیال میں نہیں ہے۔

<sup>(</sup>١) متفق عليه ،مشكواة باب الاقضية والشهادات: ١٣٢٧/

# (۱۰) اسلامی قانون میں انسانی نفسیات کی رعابیت

اسلامی قانون ، فطرت انسانی کے عین مطابق ہے، اس کیے کہ واضع قانون، خالق انسانیت ، اورعلیم وجیر ذات ہے، جو ماضی وحال اور منتقبل کے تمامتر واقعات ، اورانسانی طبائع وفقیات ، اورانسانی طبائع وفقیات سے مکمل واقف ہے، قرآن کی آیت ذیل میں اس کی اسی فطری مطابقت کی طرف انٹار و کیا گیا ہے:

فاقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطرالناس عليها لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن اكثر الناس لايعلمون (١)

ترجمہ: پس پوری میسوئی کے ساتھ اس دین کی طرف متوجہ ہوجا وُجواللہ کی اس فطرت کے مطابق ہے، جس پراللہ نے لوگوں کو بیدا کیا ہے، اللہ کی خلقت میں کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی ہے، یہ دین قیم ہے، کیکن اکثر لوگ جانتے نہیں ہیں۔

اگرانسان پوری سلامتی اورانساف کے ساتھ احکام اسلامی کا مطالعہ کر ہے تو وہ اس کی تقد بی کرنے پرمجبور ہوگا، مثلاً قصاص، کواللہ نے اولیے مقتول کا حق قرار دیا، اس کو دیگر حدود کی طرح حق لازم نہیں بنایا، کہ اس میں نری کی گنجائش ہی نہ ہو، اللہ نے مقتول کے ورثہ کو قصاص کے بدلے دیت لینے کا بھی حق دیا، اور بلا معاوضہ معاف کرنے کا بھی اختیار بخشا، خور سیجئے تو اس قانون میں مصلحت انسانی کی بڑی رعایت طمح ظار کھی گئی ہے، اس لیے کہ بعض لوگ بالکل انتقامی مزاج کے ہوئے ہیں، جن کے انتقامی جذبات کی تسکین سوائے قصاص کے کی صورت میں نہیں ہوئتی، مثلاً قبائل بیں، جن کے انتقامی جذبات کی تسکین سوائے قصاص کے کی صورت میں نہیں ہوئتی، مثلاً قبائل زندگی گذار نے والے لوگ، جن کے زدیکے مصلحت سے زیادہ غیرت کا رکر دہوتی ہے۔

اور بعض لوگ غریب وعتاج ہوتے ہیں، یاان کی طبیعت قل وخوں ریزی ہے اہا کرتی ہے، ایسے لوگ قصاص کے بجائے دیت کوتر جے دیں گے۔ اور بعض لوگ ائتهائی صابر وقانع ہوتے ہیں، وہ الی طبعی شرافت اور قومت ایمانی کی بنای ۲ نے والی مصیبت کا اجرصرف خدا سے مانگلتے ہیں، اور اس میں فیراللہ سے کسی تنم کی مدد لے کراللہ سے بوے اجرکو کھونائیں جا ہے۔

یابعض مرتبہ آل کی واردات ایسی صورت حال میں ہوتی ہے کہ بی گوار وہیں کرتا کہ قصاص ایا جائے یااس کا خون بہاوصول کیا جائے، مثلاً قاتل مقتول ہی کے خاندان کا کوئی قریب ترین فرد ہو، اور اولیا عققول نہ چا ہے ہوں کہ قصاص کے نتیج میں خاندان میں مزید آل ہو، یا دیت کے نام پرخاندان کو اقتصادی طور پر زیر بار کیا جائے، ان تمام حالات میں اولیا عقول قصاص اور دیت کے مقابلے میں مطلق معافی کو ترجیح دینا پیند کریں گے۔

اس طرح اسلام نے انسانی طبائع کے اختلاف کالحاظ کرتے ہوئے قانون میں کانی کچک پیدا کی ، اور مختلف طبائع کے لحاظ سے دفعہ میں مختلف شقیں پیدا کیں ، تا کہ ہر طبیعت کا انسان اپنے زوق ومزاج کے مطابق قانونی دفعات سے استفادہ کرسکے۔

انیانی فطرت اورنفیات کی اس درجدرعایت وضی توانین مین ممکن نہیں بعض وضی توانین میں ممکن نہیں بعض وضی توانین میں قل عمری سرا صرف قل ہے، بعض میں صرف قیدیا مالی جرمانہ ہے وغیرہ، اس لیے کہ ان کے واضعین علم واحساس ، اور فکر ومطالعہ کے لحاظ سے انتہائی فروتر ہیں ، وہ ماضی وستقبل تو در کنار خود زمانہ حال کے تمامتر حالات اور تقاضوں سے واقف نہیں ہوسکتے ، اور نداتی صلاحیت رکھتے خود زمانہ حال کے تمامتر حالات اور تقاضوں سے واقف نہیں ہوسکتے ، اور نداتی صلاحیت رکھتے ہوئے کوئی قانون وضع کرسکیں۔

قانون وضع کرسکیں۔

اس کا اندازہ ان ریاستوں اور اقوام کی اخلاقی اور قانونی ابتری ہے کیا جاسکتا ہے، جہال انسانی قوانین کی حکمرانی ہے، کہروز ایک قانون بنتاہے اور دوسرا ٹوٹنا ہے، قانونی شکست وریخت انسانی قانون کی عکمرانی ہے، کہروز ایک قانون بنتاہے اور اس کی وجہوں ہے کہ ان میں تمام انسانی طبائع کی انسانی قانون کی ناکامی کی علامت ہے، اور اس کی وجہوں ہے کہ ان میں تمام انسانی طبائع کی رعایت نہیں کی جاسکتی ہے، اس لیے ایک طبیعت کے انسان جب تک قوت واقتد ارمیں رہتے ہیں رعایت نہیں کی جاسکتی ہے، اس لیے ایک طبیعت کے انسان جب تک قوت واقتد ارمیں رہتے ہیں

ایک قانون نافذر ہتا ہے، اور جب دوسری طبیعت کے لوگ افتدار پرغلبہ حاصل کر لیتے ہیں تواس قانون کو بٹا کر دوسرا قانون بنا لیتے ہیں۔

کی دیر بوتا ہے کہ آیک قانون محصوص قتم کے حالات وظروف میں کاد کر وفظرا تا ہے،

الکین جب وہی قانون اس سے مختلف حالات وظروف میں جاتا ہے، تو سراسر ہے اثر یا نقصان دو

عابت ہوتا ہے، اس کی بدترین مثال' جرم زنا کا قانون ہے' اسلام کا قانون اس سلسلے میں صدور چہ

معتدل اور بنی برانصاف ہے، اور انسانی اجتماع کے کسی بھی معاشر ہے میں یہ فٹ ہوسکتا ہے، لین

معتدل اور بنی برانصاف ہے، اور انسانی اجتماع کے کسی بھی معاشر ہے میں یہ فٹ ہوسکتا ہے، لین

معتدل اور بنی برانصاف ہے، اور انسانی اجتماع کے کسی بھی معاشر ہے میں معاشرہ میں وہ

برشمتی ہے بعض اسلامی ملکوں کے جدید فکر وہ ماغ کے قانون ساز وں نے بلا پھوسو ہے سمجھے، غلامانہ

تقلید کی ذہنیت کے ساتھ فرانسیں قانون سے زنا کا قانون لے لیا، جس کے نتیج میں معاشرہ میں وہ وہ اس کے نتیج میں معاشرہ میں وہ وہ کی گئی تھی، جس میں جنسی عمل رضا مندی کے ساتھ جرم نہیں مانا جا تا، اور نہ اس کے دہان تھی جرم نہیں مانا جا تا، اور نہ اس کے دہان تھی جہ باہم رضا مندی کے ساتھ اگر یہ عمل انجام ویا جائے اور کسی فریق کو دسر نے فرات سے شکا ہے تا ہی وہاں جنسی نہ یا دو کسی اسلام ویا جائے اور کسی فریق کے دائر ہے میں آسکتی ہے، باہم رضا مندی کے ساتھ اگر یہ عمل انجام ویا جائے اور کسی فریق کی دور سے فراتی سے شکا ہے دور کسی سے دور تن کے دائر ہے میں آسکتی ہے، باہم رضا مندی کے ساتھ اگر یہ عمل انجام ویا جائے اور کسی فریق کے دور کے دائر سے شکا ہے دور کسی نے دور کی میں آسکتی ہے، باہم رضا مندی کے ساتھ اگر یہ عمل انجام ویا جائے اور کسی فریق کے دور کر میں آسکتی ہے، باہم رضا مندی کے ساتھ اگر یہ عمل انجام ویا جائے اور کسی فریق کے دور کر میں آسکتی ہے، باہم رضا مندی کے ساتھ وی کسی انہوں کے دور کر میں آسکتی ہے، باہم رضا مندی کے ساتھ کی کے دور کی میں آسکتی ہے، باہم رضا مندی کے ساتھ کی گئی تھی تا تھی ہے دور کر میں آسکتی ہے، باہم رضا مندی کے ساتھ کی کے دور کی میں آسکتی ہے، باہم رضا مندی کے ساتھ کی دور سے دور کر میں آسکتی ہیں ہو تھی کی دور سے میں آسکتی ہو تھی ہوں کے دور کے میں آسکتی ہو تھی ہو تھ

# (۱۱) انسانی قانون محض سلبی

اسلامی قانون کی ایک بوئی خصوصیت بیہ کہ اس کے احکام ایجابی اور سلبی دونوں قتم کے بیں، لیعنی ایک طرف بید فضائل اور معروفات کی تلقین کرتا ہے، اور اس سلسلے بیں ایکھے نتائج وثمرات کا دعدہ کرتا ہے، اور اس سلسلے بیں ایکھے نتائج وثمرات سے روکتا ہے، اور اس کے لیے سخت لب والجہ افتیار کرتا ہے، اور مختلف وعیدیں اور مزائیں تجویز کرتا ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔ گویا اسلامی قانون بیں جلب منفعت اور دفع مضرت دونوں اولین مقاصد بیں ہے ہیں، جن فضائل کی تاکید کرتا ہے، وہ قانون اسلامی کی اصطلاح بین مقاصد بیں سے ہیں، جن فضائل کی تاکید کرتا ہے، وہ قانون اسلامی کی اصطلاح ہیں۔ اسلامی کی اصطلاح ہیں۔ اسلامی کی اصطلاح ہیں۔ اور جن مشکرات سے روکتا ہے وہ ''محروات' کہلاتے ہیں۔

جب کہ قانون وضعی میں اجتماعی دفع مصرت کواصل اہمیت حاصل ہے، جلب منفعت یا امر بالمعروف کا خانہ اس کے بیمال اگر ہے بھی توضمنی طور پر، اس کومقعد بیت کا مقام حاصل نہیں ہے، اس طرح قانون اسلامی ایجا بی اور سلبی اس طرح قانون اسلامی ایجا بی اور سلبی دونوں ہے، جب کہ قانون اسلامی ایجا بی اور سلبی دونوں ہے، بالفاظ دیگر قانون وضعی کی نگاہ مجرد ما دیات پر ہے، فضائل ورذ اکل اس کی نگاہ میں کوئی اہمیت نہیں رکھتے، جب کہ قانون اسلامی ایک ہمہ جہت اور جامع قانون ہے۔

### (۱۲) انسانی قانون کی حقانیت کی صانت نہیں

اسلامی قانون کا ایک بڑا امتیازیہ ہے کہ اس کے بارے میں حق وصواب اور عدل وتو از ن کا یقین ہے، اس میں کسی غلطی ،غلط نہی ،یاظلم وزیادتی کا امکان نہیں ہے، کیونکہ اس قانون کا واضع ان عیوب سے یاک ہے، اور وہاں صرف خیر ہی خیر ہے۔

# (۱۳)اسلامی قانون میںانسانی مصالح کی رعایت

اسلامی قانون کاایک امتیاز یہ بھی ہے کہ اس میں انسانی مصالح کو قانونی اساس کادرجہ حاصل ہے، انسانی مصالح سے مراد پانچ امور "جان، دین، نسل، عقل اور مال کی حفاظت ہے، ان عاصل ہے، انسانی مصالح سے مراد پانچ امور "جان، دین، نسل، عقل اور مال کی حفاظت ہے، ان یا نچوں امور کی حفاظت سے متعلق تمام چیزیں مصالح انسانی میں داخل ہیں، اور دین و دنیا کے معاملات کامدارا نہی پر ہے، اور انہی کے ذریعہ فرداور جماعت کے جملہ مسائل کی گرانی ہوتی ہے۔

جوچیزان یا نچوں میں ہے کی کوجھی نقصان پہو نچائے وہ جرم اور قابل سزاہے، گراس میں اساس شرعی اعتبار ہے، شریعت جس چیز کولوگوں کے لیے نقع بخش سمجھے وہ مصلحت ہے، اور جس کونقصان وہ قرار دے وہ مفدہ ہے، محض انسانی فہم کا اعتبار نہیں، اس لیے کہ انسان عجلت پند اور جذباتی واقع ہوا ہے، اور اس کی خواہشات واحساسات میں سخت اختلاف پایاجا تا ہے، ای لیے قرآن میں کہا گیا:

ولواتبع الحق اهواء هم لفسدت السموات والارض ومن فيهن. (١)

تسرجمه: اورا گرحق ان کی خوابشات کے تابع ہوجائے تو آسان وزیین اوراس میں
موجودتمام چیزوں کا نظام درہم برہم ہوجائے۔

اللہ نے اشیاء اور افعال پر تھم ان کے نتائج وٹمرات کے لیا ظ سے مفید ہے وہ مبارح ہے اور جو نتیجہ کے لیا ظ سے مفید ہے وہ مبارح ہے اور جو نتیجہ کے اعتبار سے نقصان وہ ہے وہ ناجائز، پھر ممفرت ومنفعت میں بھی اجتماعی مفرت ومنفعت کا لیا ظ مقدم ہے جمکن ہے ایک چیز اجتماع کے لیے نفع بخش ہو گر بعض افراد کے لیے نقصان وہ بیں افراد کے لیے نقصان وہ بیں افراد کے لیے نقصان وہ بیں مود ، غومز اکیس جو مزاکس کے بیاحث مگر پورے اجتماع کے لیے مفید ہیں ، سود ، غصب ، زنا، شرب خمر ، وغیرہ ، یہ چند لوگوں کے لیے باعث لذت ہیں ، گر اجتماع کے لیے مفید ہیں ، سود ، غصرت ہیں ۔

اسلام نے سزاؤں میں شدت بھی ان کے اجماعی نتائج کے لیاظ سے رکھی ہے، مثلاً اسلام میں چوری کی سزا( ہاتھ کا ٹنا) بظاہر سخت معلوم ہوتی ہے، لیکن اس کے نتائج پرخور کیا جائے تو عین مناسب لگتی ہے،اس لیے کہ چوری دراصل اس بات کو ثابت کرتی ہے کہ معاشرہ میں مال دمتاع کے تحفظ کوخطرہ در پیش ہےاور بیخطرہ کی شخص پر بھی اتر سکتا ہے،اور ظاہر ہے کہ سارے لوگ اپنے مال ودولت کی حفاظت کا مضبوط بندوبست نہیں کرسکتے اور نہ ایسے محافظین مقرر کرسکتے ہیں جوان کی جزوں کی مسلسل نگرانی کریں،اس لیے بجائے اس کے کہ تمام لوگوں کوایے اموال کی حفاظت کا قانونی طور پر پابند کیا جائے اور پورے اجتاع پرایک غیر ضروری بارڈ الا جائے ، زیادہ مناسب بات یہ ہے کہاں قتم کا خطرہ اورخوف وہراس پیدا کرنے والےاشخاص ہی کواس لائق نہ چھوڑا جائے کہ آئندہ پھراس قتم کا خطرہ پیدا کرسکیں ، کیونکہ پورے اجتماع کے مقابلے میں چنداشخاص کو یا بنداور محدود کرنازیادہ آسان ہے،اس طرح دیکھئے تو چوری کی سز ابالکل معقول اور مناسب معلوم ہوگی۔ یا'' زنا''جو بظاہرایک وقتی عمل معلوم ہوتا ہے، مگراس کے نتائج انتہائی سنگین ہیں ،اس سے ایک طرف قوم میں اخلاقی گراوٹ پیداہوتی ہے،تو دوسری طرف اس سے انسانی انساب کوسخت

ایک طرف قوم میں اخلاقی گرادٹ بیدا ہوتی ہے، تو دوسری طرف اس سے انسانی انساب کو سخت نقصان پہو نیخاہے، اس لیے جس قوم میں زناعام ہوجاتا ہے اللہ اس قوم کوفنا کردیتے ہیں، اس طرح زنا دراصل عظیم انسانی نقصان کا ذریعہ ہے، اوراس کے اثر ات بدفر دواحد تک محدود نہیں رہتے بلکہ پورے انسانی اجتماع تک پہو نیچتے ہیں، اوراس بنیاد پر شریعت اسلامیہ نے زنا کے لیے بہت سخت سزا تجویز کی ہے، جوایے نتائج کے لحاظ سے انتہائی معقول ہے۔

"شربخم" کی سزابھی اسلام نے کڑی رکھی ہے، اس لیے کہ بیٹل عقل کونقصان پہونچا تا ہے، اور عقل کونقصان پہونچا تا ہے، اور عقل کونقصان پہونچا نے ہے، اور عقل کونقصان پہونچا نے والا دراصل پورے اجتماع انسانی کے نقصان کا سامان فراہم کرتا ہے۔

ای طرح عمل قتل'' پورے اجتماع کو تحفظ جان کے تعلق سے خوفزدہ کردیتا ہے، اس طرح تیجہ کے لحاظ ہے ایک شخص کاقتل دراصل پوری انسانیت کاقتل بن جاتا ہے اور اس بناپر اس کی سزا" قصاص" پور سانسانی اجماع کی حیات کی منانت ہے ارشاد باری تعالی ہے۔
ولکم فی القصاص حیاۃ بااولی الالباب (۱)

قر جسل: اور قصاص کے ساتھ تم سب کی زندگی وابستہ ہے اے عمل والو!

عرض انسان کے مقاصد خسہ کی جس ورجہ حفاظت اور پاسداری اسلامی قانون میں کی می میں ہو جہ حفاظت اور پاسداری اسلامی قانون میں کی می

#### (۱۴) مقاصد کااختلاف

ایک اہم ترین فرق مقاصد کے اختلاف کا ہے، یعنی قانون اپنی اصل کے لحاظ سے سوسائی کے معاملات کی تنظیم کے لیے بنایا جاتا ہے، اس سے زیادہ اس کا کوئی مقصد نہیں ہے، مثلاً سوسائی کی تعمیر، رہنمائی اور توجیہ اس کے مقاصد میں شامل نہیں ہے، جب کہ بیشر بعت اسلامیہ کے مقاصد میں شامل نہیں ہے، جب کہ بیشر بعت اسلامیہ کے مقاصد میں شامل نہیں ہے، جب کہ بیشر بعت اسلامیہ کے مقاصد میں شامل نہیں کے دایک طرف وہ معاملات کی تنظیم کے اصول مرتب کرتی ہے، تو دوسری طرف ایک صافح معاشرہ کی تعمیر وتفکیل کا نسخ بھی فراہم کرتی ہے۔

پہلی جنگ عظیم کے بعد قانون کے مقاصد میں تبدیلی لائی گئ، اور بعض تحریکوں اور انقلائی حکومتوں نے قانون کوعوام کی تغییراور فکری تشکیل کے کام میں بھی استعال کیا، اس سلسلے میں پہل کمیونسٹ روس اور مصطفیٰ کمال اتا ترک نے کی، اس کے بعد فاشی اٹلی اور نازی جرمنی نے اسے آگے بودھایا، پھر دوسری حکومتوں نے بھی اسے اختیار کیا، اس طرح شریعت اسلامیہ کے زیراثر اب قانون بردھایا، پھر دوسری حکومتوں نے بھی اسے اختیار کیا، اس طرح شریعت اسلامیہ کے زیراثر اب قانون انسانی کے مقاصد میں شظیم معاملات کے علاوہ بحوامی رہنمائی وتو جیہ بھی شامل ہوگئ ہے، لیکن اصل کے اعتبار سے قانون اس معنی میں بہت زیادہ محدود تھا۔

## انسانی قانون کی نا کامیابی

زکورہ بالا دجوہات سے سمجھا جاسکتا ہے، کہ انسانی قانون کا اسلامی قانون کے ساتھ کوئی افزین سے ساتھ کوئی انسانی قانون سے ماتھ کوئی انسانی قانون سے دو قعات و تجربات کی روشی میں دیکھا جائے، تو اس لحاظ سے بھی انسانی قانون کی تاریخ شکست وریخت، ناکامیوں اور تنگ برزین ناکامیوں سے دو چار ہوا ہے، انسانی قانون کی تاریخ شکست وریخت، ناکامیوں اور تنگ نظریوں کے داقعات سے لبریز ہے۔

### امريكه كاقانون منع شراب

اس کی بہترین مثال امریکہ کا قانون منع شراب ہے، امریکہ کے اصلاح پہندوں کو جب شراب کی معنرتوں اور نقصا نات کا احساس ہوا تو ان کی جانب سے شدید مطالبہ ہوا کہ شراب پر قانونی بایندی عاکد ہونی چاہئے، لیکن جب مسلسل مطالبات کے نتیج میں شراب قانوناً ممنوع قرار دے دی گئی، تو امریکی قوم کے لیے شراب کے ہجر کی ایک رات گذار نی بھی مشکل ہوگئی، اور دنیا میں سب سے مہذب اور ترقی یافتہ کہلانے والی قوم اچا تک ایس دیوانی ہوئی کہ قانون کی ساری صد بند یاں تو ڑ ڈالیس، اور شراب کے غیر قانونی کاروبار میں دوگنا ہے دس گنا تک اضافہ ہوگیا، اور بالآخر امریکہ کوانی قوم کی اس پریشانی اور دیوائی سے مجبور ہوکر منع شراب کا قانون منسوخ کرنا پڑا۔
امریکہ کوانی قوم کی اس پریشانی اور دیوائی سے مجبور ہوکر منع شراب کا قانون منسوخ کرنا پڑا۔
وزیا کے مہذب ترین ملک میں قانونی شکست وریخت کی بیرمثال بتاتی ہے کہ انسانی قانون معاشر کو دیا ہے۔ حالات کے تابع رہتا ہے، وہ جماعت پرحادی نہیں ہوسکتا، اور نہ کی صالح معاشر کو جماعت کے حالات کے تابع رہتا ہے، وہ جماعت پرحادی نہیں ہوسکتا، اور نہ کی صالح معاشر کو جماعت کے حالات کے تابع رہتا ہے، وہ جماعت پرحادی نہیں ہوسکتا، اور نہ کی صالح معاشر کو جماعت کے حالات کے تابع رہتا ہے، وہ جماعت پرحادی نہیں ہوسکتا، اور نہ کی صالح معاشر کو جماعت کے حالات کے تابع رہتا ہے، وہ جماعت پرحادی نہیں ہوسکتا، اور نہ کی صالح معاشر کو

#### قانون طلاق

انسانی عقل کی ناکامی کی ایک بدترین مثال عیسائیوں کا قانون طلاق ہے،حضرت عیسی سطّ

کے الفاظ بائیل میں اس طرح نقل ہوئے ہیں: ''جے خدانے جوڑا اے آدمی جدانہ کرئے' (ا)

حضرت عیسی کے اس فرمان کو سمجھنے میں عیسا کی برادری جتنی حیران و پریشان رہی ہے، علی تاریخ میں اس کی مثال کم ملتی ہے، حضرت عیسی کے اس فر مان کوایک قانون از دواج کی اس سمجھ ہوئے، از دواجی الجمنوں کول کرنے کے واسطے ایسے ایسے مفتحکہ خیز طریقے نکالے گئے، کہال نام ، نہادتر قی مافتہ اور باشعور تو م کی عقلی نارسائی پر ہزار بار ماتم کرنے کو جی حیابتا ہے،عیسائیوں نے ای فرمان سے بیسمجھا کہ نکاح ایک نا قابل تنتیخ رشتہ ہے، اورطلاق کی کوئی گنجائش نہیں ہے، لیکن ظاہرہے کہ میدایک تا قابل عمل بات ہے، از دواجی زندگی میں بھی ایسامرحلہ بالیقین آسکتا ہےجس میں تفریق کے سواکوئی دوسرا راستہ باقی نہیں رہ جاتا، بالآخر تجر بات کے بعد انہوں نے بعض ترمیمات کیں بعض حیلے نکالے، جن کے نتیجہ میں اخلاقی حدود جورشتهُ از دواج سے بھی زمادہ مقدس تصان کوتو ژدیا گیا، مگراس ہے بھی کام نہ چلا تو لوگ علی الاعلان قانون شکنی براتر آئے، اور پیمسیحی دنیا میں طلاق وتفریق کا ایساطوفان امنڈ آیا کہ نظام عائلی کی مقدس دیواریں ہاش ياش ہوكررہ گئيں۔

مثل انگتان جهال ای ای ایمایی میں صرف ۱۹۲۱ر تفریقیں ہوئی تھیں، دہاں ۱۹۳۵ میں ۱۹۳۸ میں اور ۱۹۳۸ میں یہ تعداد چیر (۲) لاکھ کو پہونچ گئی، یہال میں ۱۹۳۸ میں اور ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ میں اور ۱۹۳۸ میں اور ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ میل اور ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ میل اور ۱۹۳۸ میں اور ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ م

"جب سی ملک کے تمیں (۳۰) بڑے شہروں میں طلاقوں کی شرح میہ ہوکہ ہردوشادیوں میں طلاقوں کی شرح میہ ہوکہ ہردوشادیوں میں سے ایک کوطلاق ہوجائے اور جب سی قوم میں ۲۲۸۵۰۰۰رشادیوں کے مقابلے ۲۰۰۰۰۰ر طلاق وارد ہوجا کی اور جب سی اس کی نشاندہی کرتی ہے کہ امریکی قوم کواندر سے گھن لگ دہائے"

حالانکہ حضرت میں کا بیر مان ایک اخلاقی ہدایت تھی، اوراس کا سیدھا سا دامفہوم بیرتھا کہ نکاح ایک مقدس رشتہ ہے، اس کا احترام ہونا چاہئے، اس کو توڑنا نہیں چاہئے، لیکن اس سے بید مراد لینا کہ اس رشتہ کو کسی بھی حال میں توڑنا ناممکن ہے، ایک اخلاقی ہدایت کا غلط موقعہ پراستعال ہے، اس لیے کہ خود حضرت سے کی تعلیمات میں بعض صورتوں میں اس رشتہ کوتوڑنے کی اجازت دی گئی ہے، مثلاً حضرت سے فرماتے ہیں:

جوکوئی اپنی بیوی کوحرام کاری کے سواکسی اور سبب سے چھوڑ دے دوسرابیاہ کرے دہ زنا کرتا ہے، (۱)

اس میں حرام کاری کی صورت میں بیوی کوچھوڑنے کی گنجائش دی گئی ہے، طلاق کو ابغض المباحات اسلام میں بھی قرار دیا گیا، اوراس رشتہ کے نقدس کی تاکید کی گئی ہے، مگر ساخلاتی ہدایات ہیں، قانونی طور پراس رشتہ کوتوڑنے کی گنجائش رکھی گئی ہے، اور یہی بات حضرت سے نے بھی بھی تھی، لیکن عیسائی وانشمندوں نے اخلاقی ہدایت اور قانونی دفعہ کا فرق محسوس نہیں کیا، حضرت سے کے دوسر نے فرمان میں بھی عیسائی بہت وٹوں غلطال و پیچال رہے، بعض نے کہا کہ بیرحرام کاری کے اسٹناء والی بات حضرت میچ نے تبیں کی، بلکہ کسی ناسخ نے اپنی طرف سے بڑھا دی ہے، اور بعض نے بہر ہوا دی ہے، اور بعض نے بہر میں میں میں وجین کے درمیان تفریق کرادی جائے مگر رشتہ کا کی جہر ستور قائم رہے، بینی دونوں میں ہے کی کوچھی دوسرا لکاح کرنے کی اجازت نہ ہو، صدیوں تک سیجی دنیا ای بڑیل کرتی رہی، اور اس کے اخلاقی بحران کے مجملہ اسباب میں سے ایک سبب بی قانون بھی بنا۔

کلیسائے روم کے ذہبی قانون (CANOIN LAW) میں ندکورہ بالااصول کی بنا پر جوتواعد بنائے گئے تھے ان کی روسے طلاق (DIVORCE) یعنی رشتہ نکاح کا کامل انقطاع جس کے بعد زوجین کوالگ الگ نکاح کرنے کاحق حاصل ہوقطعاً ممنوع تھا، البتہ تفریق کے لیے جے صور تیں تجویز کی گئیں تھیں۔

(١) زنايا جرائم خلاف وضع فطرى (٢) نامر دى (٣) ظالمانه برتا و (٣) كفر (٥) رمداد

(١) زوجين كورميان حرام خوني رشتول ميس كوئي رشته تكل آنا-

ان صورتوں میں تفریق بایں معنی ممکن تھی کہ مرد وعورت کوزندگی بھرتجر د کی زندگی گذار نا پڑتا تھا، کون صاحب عقل اس قانون کوعقل وفطرت کے موافق کہ سکتا ہے۔

اس شدید قانون سے بیخ کے لیے سی علاء نے بہت سے شرگ حلے نکا لے جس سے کام

اگر '' چرچ'' کا قانون ایسے بدنصیب زوجین کا نکاح ننخ کر دیتا تھا، نجملہ ان کے ایک حیلہ بیتھا کہ:

اگر کسی طور پریٹا بت ہوجائے کہ زوجین نے مدت العمر ساتھ رہنے کا جوعہد کیا تھا وہ بلا

ارادہ ان سے سرز دہو گیا تھا در نہ در اصل ان کامقصور محض ایک محدود مدت کے لیے دشتہ از دواج میں

مسلک ہونا تھا، (یعنی متعہ ) تو اس صورت میں غربی عدالت ننخ نکاح یا بالفاظ صحح بطلان نکاح

مسلک ہونا تھا، (یعنی متعہ ) تو اس صورت میں غربی عدالت ننخ نکاح یا بالفاظ صحح بطلان نکاح

ز جین میں کوئی نکاح بی نہیں ہوا، اب تک ان کے درمیان ناجائز تعلقات سے، اور ان سے جواد لاد

ہوئی دہ بھی ناجائز تھی۔

رومن چرچ کے بالقابل مشرقی کلیسا ( CHURCH) نے جس کوفقد اسلامی سے متاثر ہونے کے بہت زیادہ مواقع ملے تھے اس نے دیا۔ ورقابل ممل قانون بنایا ، اور درج ذیل وجو ہات سے طلاق کی مخوائش دی۔

- (۱) زنااوراس کےمقد مات۔
  - (۲) ارتداد
- (۳) شوہرکاانی زندگی قسیس کی حیثیت سے فدہمت کے لیے وقف کرنا۔
  - (۴) بغادت
    - (۵) نثوز ـ
  - (۲) نامردی\_
    - (۷) جنون ـ
  - (٨) يرص وجذام-
  - (9) طویل مت کے لیے قید ہونا۔
  - (۱۰) نفرت بالهمى ياشد يداختلاف مزاج-

اس قانون کومغربی مما لک کے ذہبی پیٹواؤں نے یہ کہ کرمستر دکردیا کہ وصرف کلیسائے 

LAMBETH ) فقہ کے مقلد ہیں، اور کسی کے نہیں ،چنانچہ وسوائے کی ( CONFERENCE ) میں بالفاظ صرت کے بیضلہ کیا گیا کہ ہم کسی ایسے مردیا عورت کا تکال ہی 
نہیں پڑھا سکتے جس کا سابق شریک حیات ابھی زندہ موجود ہو، آخری اصلاح جس پر مساوائے میں 

JOINT COMMITTEE OF ) نگستان کے ذہبی پیٹواؤں کی ایک مجلس ( CONVOCATION ) نے اتفاق کیا وہ یتھی کدا گرنگا ہے سے پہلے کوئی فریق امراض خبیشہ میں 
بنتلا ہو، یا عورت حاملہ ہواور تکال کے وقت اس نے شوہر سے اپنے حمل کوئی رکھا ہوتو نکاح فنے کہا جاسکتا ہے۔

کیا جاسکتا ہے۔

یعن اگرنگاح کے بعد ایسی صورت پیدا ہوتو تفریق کی کوئی صورت نہیں۔ پیتو اس دور کی داستان ہے، جب سیجیوں نے ند جب کے زیراثر قانون سازی کا کام کیا تھا لیکن اس دور کی کہانی تو اور بھی زیاد و مضحکہ خیز اور غیر عقلی اور غیرا خلاقی ہے، جب انقلاب فرانس کے بعد یورپ کے اکثر و بیشتر ممالک نے ند ہی قلاد وا تارکر پھینک دیا تھا۔

مثلاً نگستان میں ۱۸۵۷ء سے پہلے زنااور ظالمانہ برتاؤ کوہ جوہ تفریق مانا جاتا تھا، ۱۸۵۷ء کے بعد ایلاء یا جنسی تعلقات کا انقطاع بھی ایک وجہ تفریق کے طور پر بڑھایا گیابشر طیکہ یہ مسلسل دوسال تک رہاہو، گرنکاح سے مکمل اور قطعی آزادی کی صرف ایک صورت تجویز کی گئی، کہ مورت کا مرتکب زناہونا ٹابت ہو،اورم داس کوعدالت میں ٹابت کرے۔

اورا گرخورت طلاق جائتی ہوتو وہ شوہر کے ارتکاب زنا، اور اس کے ساتھ ہی ظالمانہ برتائ کا بھی شوت دے، یعنی طلاق کے نام پر الزام اور بہتان تراشی کوقا نونی جواز فراہم کیا گیا، مزید برآ ل اس قانون نے شوہروں کو دیوٹی کی بھی تعلیم دی کیونکہ اس میں شوہر کو بیر حق دیا گیا کہ وہ چاہے توابی بیوی کے ناجائز دوست سے ہرجانہ بھی وصول کرسکتا ہے، ہرجانہ! یعنی بیوی کی عصمت کا معاوضہ، است خفر اللّٰہ ۔

۲۲<u>۸۱ء</u> کے قانون میں عدالت کواختیار دیا گیا کہاگر وہ چاہے تو نکاح کوتوڑنے کے ساتھ خطاکار شوہر پرمطلقہ عورت کے نفقہ کابار بھی ڈال سکتی ہے، کو <u>19</u>ء کے قانون میں شوہر کے خطاکار شوہر پرمطلقہ عورت کے نفقہ کابار بھی ڈال سکتی ہے، کو <u>19</u>ء کے قانون میں شوہر کے خطاکار ہونے کی شرط اڑا دی گئی، اور عدالت کو مطلقاً بیچت دیا گیا کہ جہاں مناسب سمجھے مطلقہ عورت کے نفقہ کی ذمہ داری ڈال دے۔

اور از دواجی معاملات برغور کرنے کے لیے ایک شاہی کمیشن مقرر کیا گیا، جس نے تین سال کی محنت کے بعد ۱۹۱۲ء کے اواخر میں جو تجاویز پیش کیس ان میں ایک یہ بھی تھا کہ:

اسباب طلاق کے اعتبار سے مرداورعورت دونوں کومساوی قرار دیا جائے ، یعنی جن وجوہ کی بنا پر مرد طلاق کی ڈگری پانے کامستحق ہے انہی وجوہ کی بنا پرعورت بھی طلاق حاصل کرنے کی مستحق ہو، مثلًا اگر شو ہرایک مرتبہ بھی زنا کا مرتکب ہوتو عورت اس سے طلاق لے سکے۔(۱)

ای طرح کے تغیرات تمام یور پی ممالک میں ہوئے ، اور تقریباً ایک صدی کی مسلس محنت وکا وش اور سینکٹروں فر بین د ماغوں کی اعلی قابلیتیں صرف ہونے کے باد جود آج تک نکاح وطلاق کا ایسامتواز ن اور معقول قانون تیار نہیں کیا جاسکا ، جس کو نبی ای حضرت محمصطفی علیق کے پیش کردہ نظام نکاح کا بدل کہا جا سکے ، مغربی قوانین نے بعد کے ادوار میں بڑی حد تک اسلامی قوانین سے استفادہ کیا ہے ، کیکن آسانی ہوایت سے محروم ہونے کی بنا پر وہ تواز ن واعتدال برقر ار ندر کھ سکے ، جواسلامی قانون کا متیاز ہے۔

سیاس قوم کے قانون کی مخترر و داد ہے، جواس وقت دنیا کی سب سے ترقی یا فتہ قوم مجھی جاتی ہے، مگر اعتدال اور توازن سے محروم ہے، جس کی ترمیم وتبدیل اور اصلاح پر ہزار وں سال صرف موئے، لاکھوں دماغوں نے محنت کی بینئلاوں پارلیامنوں ،عدالتوں اور کمیٹیوں نے جن پر غور وخوض کیا، مگر ان کے اندروہ اعتدال نہ آسکا، جواس قانون کے اندر ملتا ہے، جوایک بادیہ شیں نبی امی نے چودہ سوسال پہلے پیش کیا تھا، جس پرسینکروں برس صرف نہیں ہوئے تھے، نہ ہزاروں دماغوں نے اپنی تو تیں اس کے لیے لگائی تھیں، اور نہاس نے عدالتوں، پارلیامنوں اور کمیٹیوں سے دماغوں نے بار سے میں کوئی مشورہ لیا تھا، سیسسکیوں؟

اس لیے کہ بیضدا کا الہامی قانون ہے، اور اس کا مقابلہ دنیا کا کوئی قانون نہیں کرسکتا، نہ نظری طور براور نیملی وتجرباتی طور بر، اور دنیا کی تاریخ اس کے لیے بہترین شاہدعدل ہے۔

تاریخ کی شہادت ہے ہے کہ اسلامی آئیں بھی جماعت کے زیراٹر نہیں رہا، اسلامی عدلیہ ہمیشہ قوم کے اجتماعی شمیر پرجاوی رہی، حالات خواہ کیسے ہی مخالف ہوں مگر اسلامی آئین ان سے متأثر ہونے کے ہجائے ان کی اصلاح کرتا ہے، جماعت سے مجبور ہوکر قانون نہیں بدلتا، وہ خود جماعت کومجبور کرتا ہے کہ وہ اینے آپ کوقانون کے سانچ میں ڈھال لے۔

<sup>(</sup>۱) يراغ راه: چارس ۲۵۲/

# اسلام کا قانون منع شراب بنیادی امتیازات

مثال کے لیے عہد نبوی کے قانون منع شراب کو پیش کیا جاسکتا ہے، عرب جاہلیت کی تاریخ سے جولوگ واقف ہیں دہ خوب جانتے ہیں کہ شراب عربوں کی گھٹی میں بڑی ہوئی تھی، شراب کے بغیران کی جولوگ واقف ہیں دہ خوب جانتے ہیں کہ شراب عربوں کی اس شدید ہے افی کیفیت، اورشراب کے جربحلس سونی اور بے رنگ ہوتی تھی، کیکن اسلام نے عربوں کی اس شدید ہے افی کیفیت، اورشراب کے ساتھ ان کی غیر معمولی دلچین سے مجبور ہوکر شراب کی اجازت نہیں دے دی، بلکہ اس نے تدریخ کے ساتھ الیے افراو اور ایسے میں ذہن سازی اسلام کے جس تدریخی اصول سے کام لیا، اس سے بہتر اصول آئ کی متدن و نیا بھی پیش نہیں کرستی، اسلام نے اور الا مسلمانوں کو پخگانہ نماز کے اوقات میں شراب پینے سے منع کیا۔

يايها اللدين آمنوا لاتقربوا الصلوة وانتم سكارى حتى تعلموا ماتقولون. (١)

تسرجمه: اسايمان والوانماز كنزويك حالب نشريس ندجاؤه يهال تك كرجين للوجو كميته مو

اس قانون کے مطابق عربوں کو کم از کم پانچ وقت روزانہ شراب سے پر ہیز کی عاوت ڈالی گئی، اس لیے کہ اسلامی نقط نظر سے نمازان پر فرض تھی، اور نمازنشر کی حالت میں پڑھی نہیں جاستی تھی، اس لیے کہ اسلامی نقط نظر سے نمازان پر فرض تھی، اور نمازنشر کی حالت میں کسی قدرشراب سے دور رہنا پڑا، جس سے ان میں کسی قدرشراب میں میں اس لیے لامحالہ ان کوان اوقات میں شراب سے دور رہنا پڑا، جس سے ان میں کسی قدرشراب

ہے رکنے کی عادت پیدا ہوئی ، اورشراب کے بارے میں کم اذکم پیضور پیدا ہوا کہ شراب کوئی اچمی چیزئیں ہے، ورنداس حالت میں نماز پڑھنے ہے روکا ندجا تا۔

ذہنی شعور کی اسی بیداری کا نتیجہ تھا کہ ان کے زہنوں میں شراب کے متعلق مخلف موالات پیدا ہوئے ان کی فکر ونظر کو ٹھوکر گئی، چنا نچہ انہوں نے شراب کے منافع اور نقصانات کے درمیان موازنہ کے لیے رسول اللہ علیات سے سوال کیا، اور پھر قرآن نے شراب کے منافع اور معزات کا حقیقی تجزیدان کے سامنے پیش کردیا۔

يستلونك عن الخمر والميسر قل فيهما اثم كبيرومنافع للناس والمهما اكبر من نفعهما (١)

ترجمہ: ''لوگ آپ سے جوئے اور شراب کا تھم پوچھتے ہیں، آپ کہدیں کمان دونوں میں بڑا گناہ ہے، اورلوگوں کے کچھ فاکدے بھی ہیں، اور ان کا گناہ ان کے فاکدے سے بہت بڑھکر ہے۔''

اس کے بعد جب لوگوں کے ذہن ود ماغ میں شراب، کی قباحتیں راسخ ہوگئیں ،اور بہت سے حضرات ازخود بھی اس سے پر ہیز کرنے گئے، تو پھراسلام کا آخری قانون منع شراب نازل ہوا،

يايها الذين آمنوا انما الخمروالميسر والانصاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون، انما يريد الشيطان ان يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكرالله وعن الصلواة فهل انتهم منتهون. (٢)

ترجمہ: اے ایمان والوایہ جو ہے شراب اور جو ااور بت اور پانے سب شیطان کے گندے کام ہیں، اس لیے ان سے بچتے رہو، تا کہتم نجات پاؤ، شیطان تو یکی چاہتا ہے کہ شراب اور جو نے کے ذریعہ تمیں دشمنی اور بغض پیدا کرے، اور تم کواللہ کی یا داور نماز سے روک وے، پس کیا اب بھی تم بازند آؤگئ

اس علم کے نازل ہوتے ہی چیم فلک نے دیکھا کہ مدینہ کی گلیوں میں پانی کی طرح شراب بہدرہی تقی ،شراب کے منکے اور صراحیاں تو ڈی جارہی تھیں ، انہوں نے ان ظروف کو بھی تو ڈیجی تو ڈیجی تو فریجی کا جن کو دیکھنے سے شراب یا دہ تی تھی ، پھر دیکھا گیا کہ ایک شرانی معاشرہ اچا تک پاکیزہ معاشرے میں تبدیل ہوگیا۔

اس مثال سے ایک طرف یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اسلامی قانون جماعت سے مقدم ہے، اوروہ سابی حالات کا پابند نہیں ہے، تو دوسری طرف موجودہ صدی میں تحریم خمر کی جتنی بھی تحریمیں بان کے پیش نظریہ کہا جا اسکتا ہے کہ اسلامی قانون وقت کے گذر نے کے ساتھ فرسودہ ہونے کے بجائے زمانے پراٹر انداز ہوتا گیا، یہاں تک کہ ذہنوں میں انقلاب بر پاکیا، جس کے نتیجے میں مختلف مما لک کوتم بم خمر کا قانون یاس کرنا پڑا۔

اس نا کے در نہ کی مثالیں اسلای قانون میں ہمری پڑی ہیں، جن سے ایک طرف بیہ معلوم ہوتا ہے کہ اسلام میں قانون کا درجہ جماعت سے مقدم ہے، اور دوسری طرف اسلامی قانون کی ابزیت اور جامعیت کا ثبوت ملتا ہے، جو ہرز مانے کے حالات کے لیے بکساں طور پر مفید ہیں، بلکہ بہت اور جامعیت کا ثبوت ملتا ہے، جو ہرز مانے کے حالات سے زیادہ آئے کے حالات پر منظبت ہوتے ہیں، یہ سے احکام ایسے بھی ہیں جو تر ون اولی کے حالات سے زیادہ آئے کے حالات بر منظبت ہوتے ہیں، یہ اس بات کی صرت کو دلیل ہے کہ یہ بلاشہ خداکی جانب سے نازل کردہ قانون ہے، ورنہ کی انسانی قانون میں اس طرح کی وسعت و ہمہ کیری ممکن نہیں۔

اسلام کے آفاقی احکام کے نمونے

ال فتم کے چندا حکام مخضراً ملاحظہ ہوں۔

(۱) قرآن کازرین اصول ہے:

ولاتزروازرة وز راخرى (١)

ترجمه: اوركونى بوجها تفائه والى كسى دوسركا بوجه بين الفائر كى

یعن کسی کا گناہ کسی کے سربیل تھو پاجائے گا، آج باب کے دوش بینا، اور بھائی کے دوش بھائی گرفار سیاجا تا ہے، اس کے پیش منظر میں قرآن کا بیاصول بہت تیمتی اورامن وآشتی کا ضامن ہے۔

(۲) قرآن کہتاہے:

لا يكلف الله نفساً الاوسعها (١)

ترجمه: اللكى پراس كبس سے باہر بوجھيں ۋاليا۔

(٣) قرآن ان كالغمير كے ليے كتنافيم قيم ديتا ہے:

ان الله يامر بالعدل والاحسان وايتاء ذي القربي وينهي عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون (٢)

ترجمه: بلاشبالله! نصاف کرنے کا ، اور بھلائی کرنے اور قرابت والوں کو دیے کا تھم کرتا ہے اور بے حیائی اور نامعقول کام اور سرکشی سے دو کتا ہے ، وہ تم کو سمجھا تا ہے تا کہ تم یا در کھو۔ (س) قرآن معاملات کی در تنگی اور نظام عدالت کی تغییر کے لیے ہدایات دیتا ہے۔ ان اللّٰه یا مرکم ان تو دو الا مانات الی اهلها و اذ احکمتم بین الناس ان تحکمو ا بالعدل .

ترجمه: بینک الله تم کوفر ما تا ہے، کہ امانتیں امانت والوں کو پہونچا دو، اور جب لوگوں میں فیصلہ کرنے لگوتو انصاف سے فیصلہ کرو۔

و لا يجرمنكم شنأن قوم على ان لاتعدلوا اعدلوا هو اقرب للتقوئ.

ترجمه: اورتم کوکسی کی دشمنی انصاف کے خلاف ند کھڑ کائے ہم انصاف کرو، بی تقویٰ سے زیادہ قریب ہے۔

سیتمام احکامات آج ہے چودہ سو (۱۴۰۰) سال پیشتر دیتے گئے تھے، غور کرنے سے ایبالگا ہے، کہ بیاحکام اسلام کے قرن اول سے زیادہ آج کے دور کے لیے زیادہ ضروری ہیں۔

## جنگی قیدیوں سے سلسلے میں اسلامی قانون

قدیم زمانہ میں جنگی قید یوں گول کر دیاجا تاتھا، یہودیوں کے یہاں نیمرف قیدیوں کو ہلکہ مقبوضہ ممالک کی تمام عورتوں بچوں حتی کہ جانوروں کو بھی قبل کر دیاجا تاتھا، عبدروم اور یونان میں قدر سے تخفیف ہوکر بجائے قبل کے غلام بنایا جانے لگا، تاکہ ان سے قائدہ اٹھایا جاسکے، چنانچہ قیدیوں کی پوری کمائی ان کی ملکیت ہوتی تھی، وہ ان سے انتظام محنت لیلتے تھے، لیکن ساری محنتوں کے باد جودان کے ساتھ براسلوک کیا جاتا تھا، اگر کوئی قیدی اپنے مالک کی کوئی چیز چرالیتا یا اس کے کا دو جودان کے ساتھ براسلوک کیا جاتا تھا، اگر کوئی قیدی اپنے مالک کی کوئی چیز چرالیتا یا اس کے کے باد جودان کے ساتھ براسلوک کیا جاتا تھا، اگر کوئی قیدی اپنے مالک کی کوئی چیز چرالیتا یا اس کے کسی تھم کی تقبیل نہیں کرتا تو قبل کر دیا جاتا۔

اسلام آیاتواس نے جنگی قیدیوں کوفلام بنائے جانے کے اصول کوتو برقر اردکھا،اس لیے کہ دخمن، مسلم قیدیوں کوفلام بنا لیتے تھے،اس لیے جازاۃ کے اصول پر شمنوں کے قیدیوں کوفلام بنائے کا جواز رکھا گیا، اسلام نے فلاموں کوآزاد کرنے کے بڑے فضائل بیان کئے، مختلف کفارات اور سزاؤں میں فلام آزاد کرنا تجویز کیا گیا، اس کا فائدہ یہ ہوا کہ جنگی قیدی جو فلامی کی زعرگ گذارر ہے تھے، بڑی تعداد میں آزاد ہوئے اور فلاموں کی شرح مسلم معاشرے میں کم ہونے گی، اسلام کی ای تحریک آزادی کا بتیجہ ہے کہ رفتہ رفتہ فلامی انسانی دنیا سے نا پید ہوگی، اور آج ساری دنیا میں جنگی قیدی بیں گر فلام نہیں ہیں۔

اسلام نے قید یوں اور غلاموں کے ساتھ جس حسن سلوک کی تعلیم دی وہ بھی اپنی مثال آپ بیں ،اسلام نے سب سے پہلے بین تصور دیا کہ قیدی یا غلام بھی انسانی برا دری ہی کے فرد ہیں ،اورکل وہ بیں ،اسلام نے سب سے پہلے بین تصور دیا کہ قیدی یا غلام بھی انسانی برا دری ہی کے فرد ہیں ،اورکل وہ بھی تمہاری طرح آزاد تھے حالات زمانہ نے ان کو اس حال تک پہونچا دیا ہے ،اس لیے ان کے ساتھ ہمدر دانہ سلوک کرو۔

غزوہ بدر میں فتح کے بعد جنگی قیدی حضور کے سامنے پیش کئے گئے ، تو زبان نبوت ہے جو جملہ صا در ہوا وہ غلاموں کے لیے نبوت کا سب سے بڑا عطیہ ہے ، حضور نے ارشاد فر مایا:

ياايهاالناس ان الله قدامكنكم والما هم الموالكم با لامس. (١) ترجمه: الاوكواالله في كوان يرقدرت وي ماوركل يتمار عمائي تهد قرآن میں تیدیوں کے ساتھ حسن سلوک کرنا ابرار اور مقربین کی مفت قرار دیا تھا۔ و يطعمون الطعام على حبه مسكينا ويتيماً واسيراً (٢) ت جسه: بدلوگ بوری محبت واخلاص کے ساتھ سکین ، پتیم اور قیدی کو کھانا كلاتے ہيں -

حضورا قدر الله في في بدايت فرماني:

استوصوا بالاساري خيراً (٣)

ترجمه: قيديوں كے ساتھ حسن سلوك كرنے كى وصيت قبول كرو

چنانچہ حضرات صحابہ کا بیرحال تھا کہ جن کے پاس قیدی تھے وہ اول کھانا قیدیوں کو کھلاتے اور بعد میں خود کھاتے اور اگر کھانانہ بیتاتو خود مجور پراکتفا کرے۔

مصعب بن عمیر کے فقیق بھائی ابوعزیز بن عمیر بھی ایک بار قید ہوکر آئے ، وہ بیان کرتے ہیں کے میں انصار کے جس گھر میں تھا ان کا بیرحال تھا کہ میج وشام جوتھوڑی بہت روٹی بنتی وہ مجھ کو کھلادیے اورخود تھجور کھاتے، میں شرماتا اور ہر چنداصرار کرتا کہ روثی آب لوگ کھائیں لیکن نہ مانتے اور پر کہتے کے رسول اللہ اللہ اللہ نے ہم کوتید ہوں کے ساتھ حسن سلوک کا حکم فر مایا ہے۔ (۳) فلاموں کے بارے میں بھی آپ نے بیدوصیت فرمائی:

فاطعمه مماتاكلون واكسوه مماتكسون. (۵)

ترجمه: جوخود کھاتے ہوان کو کھلاؤادر جوخود پہنتے ہوان کو پہناؤ۔

(۲)سوره:دهر: ۸۸

(١)مجمع الزوائد: ج١/٨٧

(٣) رواه الطيمر ا في في الكبير و قال الحافظ البيثمي اسناده حسن: بحواله سيرة المصطفى: ج ارص ٩ ٥٤ رمولا تاادريس كا ندهلوي

(۵)رواه احدوابوداؤد مفكلوة ۲۹۲۸)

(٣) مجمع الزدائد: جهرص ١٨٨

غلاموں کی بھی عزت نئس ہے، چنانچ حضور نے فرمایا: لاتقل عبدی و لا امنی و لمکن قل فتای و فتانی. (۱) تسوجه مه: غلام اور باندی کہکر ان کومت بکارو، بلکہ اے بیرے بیٹے اور بیٹی کہرکر

آوازدو\_

غرض اسلام قیداورغلامی کے بدترین کھات میں بھی عام انسانی حقوق سے قید یول کومحروم نہیں کرتا ،اسلام میں مسلسل قید کااصول نہیں ہے،قرآن میں صراحت کے ساتھ ارشاد فر مایا گیا:

فاذالقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى اذا اثخنتموهم فشدوا الوثاق فاما منابعد واما فداء حتى تضع الحرب اوزارها. (٢)

ترجمہ: تمہاراجب کفارے مقابلہ ہوجائے توان کی گردنیں مارو، یہاں تک کہ جبتم ان کی خوب خونریزی کرچکوتو خوب مضبوط با ندھلو، پھراس کے بعد یا تو ہلا معاوضہ یا معاوضہ لے کر چھوڑ دینا ہے جب تک کہاڑنے والے اپنے ہتھیار ندر کھدیں۔

حضرت امام شافعیؓ فرماتے ہیں کہ یاتو مال دیاجائے یا قیدی کے بدلے میں قیدی واپس کیاجائے، جمہور حنفیہ کی بھی بھی ان رائے ہے۔(۳)

یمی بنیاد ہے بین الاقوامی قانون میں تیدیوں کے تباد لے کی۔

جوغیرمکی افراد بل سے دارالاسلام میں امان کے کرمقیم ہیں ،اگران کے کسی ملک سے دار الاسلام کی جنگ چھیڑجائے تو ان مقیم غیر ملکیوں کو گرفتار کرنے کی اجازت نہیں ہے، بلکہ عین حالیہ الاسلام کی جنگ چھیڑجائے تو ان مقیم غیر ملکیوں کو گرفتار کرنے کی اجازت نہیں ہے، بلکہ عین حالیہ جنگ میں برسر پیکار ملک کاغیر مسلم شہری امان کے کردار الاسلام میں داخل ہوسکتا ہے۔ (۱۷) جنگ میں برسر پیکار ملک کاغیر مسلم شہری امان کے کردار الاسلام میں داخل ہوسکتا ہے۔ (۱۷) رسول التعلیق نے ارشاد فرمایا:

(۱) مجمع الزوائد: ۲۵ (۲) سوره کله: ۳۸

(٣) بدایه: ج۷ر۵۴۷، کتاب السیر باب الغنائم قسمها، شرح السیر الکبیر: جسورص ۱۲۸ر (۳) شرح السیر الکبیر: ج ار۲۷) منیل الاوطار: ج کر۱۳۳ ار، اعلام السنن: ج۱۲ر۸۴ - ۲۹ المؤمنون تتكافادماء هم ويسعى بذمتهم ادناهم وهم يدعلی من سواهم. (۱)

قرجمه: يعنى تمام سلمانول كاخون يكسال فيمقى به، ان كاچونا سے چونا فردىجى سبكى

قرق امان دے سكتا ہے، نيز غيرول كے مقابلے ميں وہ سب ايك متحدہ طاقت ہيں۔

قرق ن حكيم ميں ارشاد ہے:

وان احدمن المشركين استجارك فاجره حتى يسمع كلام الله ثم

ترجمہ: اورا گرکوئی شخص مشرکین میں سے بناہ کا طالب ہوتو آپ اس کو بناہ دیجئے تا کہ دہ کا مالہ من لے بھراس کو اس کے امن کی جگہ پر یہونچاد یجئے۔

ایسے لوگ فقہی اصطلاح میں مستامن کہلاتے ہیں، مستامن کو دارالاسلام میں زیادہ سے
زیادہ آیک سال قیام کی اجازت دی جاسکتی ہے، اس سے زیادہ قیام کرنا چاہے تو کرسکتا ہے، مگراب
دہ ذمی قرار پائے گا، اور جزیدادا کرنااس کے ذمہ واجب ہوگا۔ (۳)

ذمیوں کو دارالاسلام میں مستقل قیام کی اجازت بھی دی جاسکتی ہے، بشرطیکہ وہ جزیہ ادا کریں اور جاسوی نہکریں۔ (۳)

جاسوی کی صورت میں عام نقها ، کے نزدیک اس کا ذمه ساقط تونہیں ہوتا البتہ وہ متحق سزا ہوجا تا ہے، اور اس کے لیے ملک بدر کرنے کی سزاہمی تجویز کی جاسکتی ہے۔ (۵)

امان دینے کا حق صرف سربراہ حکومت ہی کوئیں عام مسلم شہر یوں کوبھی حاصل ہے، غلام عورت، بوڑھا، غریب اور مفلس شخص امان دینے کا قانونی حق رکھتا ہے، امام مالک اورامام احمد بن حنبل کے نزدیک تو ہر باشعور لڑکا امان دے سکتا ہے، جا ہے وہ نابالغ ہو، پھر بیدامان صرف مستامن میں کے لیے بھی جائے گی، فردا میں کے لیے بھی جائے گی، فردا میں کے لیے بھی جائے گی، فردا

(١) بخارى كماب الجيها وباب ذمة المسلمين وجوار بم واحد عارس ٥٥٥ رمسلم كماب الحج باب تضائل المدينة ،ج: الاصمر

(٢) توب: ٢٠(٣) بدايره في القدير: ١٥٥٠ ١١(١٧) بداية: ١٤٥٥ مل ١٢٥٠ فرح السير: ١٢٧٥ - ١٢٧٠

فردا ہرایک کے لیے ویزہ مانگنے کی ضرورت نہیں ہے۔(۱)

امان کے لیے کوئی لفظ یا اصطلاح مخصوص نہیں ہے، ہرایسے لفظ سے جس سے امان کامفہوم ادا ہوا ان کامفہوم ادا ہوا مان دیا جا سکتا ہے، اسلامی نظام حکومت میں امان لے کرآنے والے مخص کو اینے نام سے جا کدا داور پر ایر ٹی خریدنے کی بھی اجازت ہے۔ (۲)

اسلام نے بوڑھے، فقیر، اور مریض ذمیوں کے لیے دظیفہ مقرر کیا ہے، چنانچہ حضرت فالد
بن الولید نے عراق میں جیرہ کے سیجیوں کے ساتھ معاہدہ میں بیاعلان کردیا تھا کہ بوڑھے جو کسی کام
کے لائق نہیں رہے، یا جو عیالدار غربت کی وجہ سے مقروض ہوجائے، ان سے جزیہ معاف
کردیا جائے گا، اوران کی اولا دکی کفالت جب تک وہ دار الاسلام میں قیام کرتے رہیں گے
مسلمانوں کے بیت المال سے کی جائے گی۔ (۳)

دمثق کے سفر میں حضرت عمر نے معذور ذمیوں کے لے امدادی وظائف مقرر کرنے کے احکام جاری کئے تھے، اگر کوئی ذمی مرجائے اور اس کے حساب میں جزید کا بقایا واجب الا داہوتو وہ اس کے ترکہ سے وصول نہیں کیا جائے گا، اور نداس کے ورشہ یراس کا بارڈ الا جائے گا۔ (س)

اسلام نے ان کے ساتھ مساوات کے بکسال مواقع دیے ہیں، تاکہ وہ اسلامی معاشرہ ہیں رہتے ہوئے اپنی صلاحیتوں کے ذریعیدندگی کے تمام شعبوں ہیں ترتی کر کے آگے بردھیں، چنا نچہ عبدالعزیز بن مروان کے عہد خلافت ہیں عبدالملک بن ابہر کتابی نے اسکندریہ کو اپنامسکن بنایا، حضرت عمرو بن العاص کے زمانے میں بوحنا ای اسکندریہ میں قیام پذیرہوا، حکیم شیو ذرکس اور حکیم شیو ذون دونوں رومی الاصل سے ،اور جیوجریوس جو خلیفہ منصور کا طبیب خاص تھا اوراس کا بیٹا حکیم بختیثوع طبیب خاص خلاون الرشید نے بھی حاکم بھرہ جانج بن یوسف کے زمانے میں بہیں سکونت اختیار کرلی ،حکیم بختیثوع کا خاندان تو میں جیم مطابق میں اسکونت اختیار کرلی ،حکیم بختیثوع کا خاندان تو میں جیم مطابق میں اسکونت اختیار کرلی ،حکیم بختیثوع کا خاندان تو میں جیم مطابق میں اسکونت اختیار کرلی ،حکیم بختیثوع کا خاندان تو میں جیم مطابق میں اسکونت اختیار کرلی ،حکیم بختیثوع کا خاندان تو میں جیم مطابق میں اسکونت اختیار کرلی ،حکیم بختیثوع کا خاندان تو میں جیم مطابق میں اسکونت اختیار کرلی ،حکیم بختیثوع کا خاندان تو میں جیم مطابق میں اسکونت اختیار کرلی ،حکیم بختیثوع کا خاندان تو میں جیم مطابق میں اسکونت اختیار کرلی ،حکیم بیم میں مقبیم دہا

<sup>(</sup>١) البدائع: ج عرص ٢ - اربداية: ج٢ رص ١٥٥ ر ٢) بداية: ج٢ رص ٢٦٥ ر، بدائع العنائع: ج٢ رص اعر

<sup>(</sup>r) كاب الخراج: ۸۵ (۴) كاب الخراج: ۵٠

مرج ابن نیم صالح ابن یسهله عبددس ابن یز پرموی ابن امرائل کونی اورطغیوری کے فائدان نے میں اسلامی ماحول ہی میں ترقی کی ، .......ای طرح بعض فاری ، یبودی اور هرانی طبیبوں نے مسلم خلفاء کے بہال رہ کرشہرت حاصل کی ،حتی کہ خلفاء بنوع باسیہ کے زمانے میں تویہ لوگ منصب وزارت تک پرفائز تھے ، یہ اسلام کی وسیح الظر فی کی چندمثالیں ہیں ، تاریخ عالم جن کی نظیم پیش وزارت تک پرفائز تھے ، یہ اسلام کی وسیح الظر فی کی چندمثالیں ہیں ، تاریخ عالم جن کی نظیم پیش میں تاریخ عالم جن کی نظیم پیش

جنگ کے دوران بھی ذمی اور متامن کو تجارت کی آزادی حاصل رہے گی ، صرف اسلحہ اور جنگی سامان کی تجارت پر پابندی عائد ہوجاتی ہے ، جب کہ امام شافعی اس کی بھی اجازت دیتے جس کہ امام شافعی اس کی بھی اجازت دیتے ہیں۔ (۲)

اگرکوئی حربی امان حاصل کر کے دارالاسلام آئے اور اپنا مال کی مسلمان یاذی کے یہاں امان دیکر کے اور البنا مال کی واپی محض تجارت، یا سفارت، یا الفارت کی غرض ہے ہوئی ہوستقل اپنے وطن نہ لوٹا ہو، تو دارالاسلام واپسی پرانکی جان، مال، اور تمام جزوں کی امان برستور باتی رہے گی، لیکن اگرستقل چلا گیا اور پھر دارالاسلام آئے تو جان کی امان ختم ہوگی، اب دوبارہ ہوجائے گی البتہ مال کی امان باتی رہے گی، اس لیے کہوائی کی بنا پرجان کی امان ختم ہوگی، اب دوبارہ اس کوئی امان لینی ہوگی، اب دوبارہ اس کوئی امان لینی ہوگی، کی متامن دارالاسلام میں موجود ہے، اس لیے اس کی امان باتی رہے گی۔ (۳) اس طرح آگر کوئی متامن دارالاسلام ہیں دارالاسلام ہیں دار الاسلام ہیں ہوئی تھی ہوئی تھی ہوئی ہوئی ہوئی متامن دارالاسلام کی ذریں ہدایات جن سے مختلف مما لک نے اپنے بین الاقوامی قانون جائی تھی ہوں کے لیے دہ سے محمود ہوں ہیں الاقوامی قانون جائی تھی ہوں کے لیے دہ سے محمود ہوں ہیں الاقوامی قانون جائے تو سے محمود ہوں درالاسلام میں ہاس کے درشکو واپس دیا جائے گا۔ (۳)

<sup>(</sup>١) شريحة الله وشريحة الانسان: ٢٠ مر (٢) رواالحي رعى الدرالحمار: ٢٠٨م ١٩٢١م-٢٠٨م

<sup>(</sup>٣) مقدمه سیر کبیر: ج ارس ۹۰ در مطبوعه جامعه قابر ۱۵ عالمگیری: ج۲ رس ۲۳۵ (۳) بحرالرائن: ج۵رس ۲۵۱ ر

قید یوں کوغلام بنانے کی اجازت نہیں دیتا ،اور ان کی خرید وفر و فت پر پابندی عائد کرتا ہے، لیکن سیاسی حیثیت سے غلام بنانا اس کے نز دیک جائز ہے،اوراس کے نت نے طریقے ایجا دکر لئے میے ہیں اس لیے اب دنیا کوانفرادی یاشخص غلامی کی ضرورت باتی نہیں رہی۔

جمہوریت اور نام نہاد مساوات کے دور میں بھی سفید فام کوسیاہ فام پرتر جی حاصل ہے، چنانچہ امریکہ نے ولایت متحدہ میں سرخ فام باشندوں کے لیے سیاہ فاموں سے الگ قانون بنار کھاہے، اور ان کے ساتھ بدترین معاملہ کیا جاتا ہے، امریکہ کے سیاہ فاموں کے رہنماہ قائد ''مالکرم اکس' نے مجلّہ ''منبرالاسلام' کے لیے جمادی الاولی ۱۳۸۲ھے مطابق ۱۹۲۳ء میں انٹرویود سے ہوئے کہاتھا کہ امریکہ میں سیاہ فام کے ساتھ جو براسلوک کیا جارہا ہے تاریخ آئی نظیر نہیں پیش کرسکتی، ہرروز یہاں ہے گناہ امریکی وحثی پولیس کے مظالم کی بھینٹ پڑھتے رہتے ہیں، ان کاقصور صرف اتنا ہے کہ وہ اپنے وطن میں بنیادی حقوق ومساوات کے طلبگار ہیں، جواقوام متحدہ کے انسانی حقوق کے چارٹر میں مندرج ہیں۔ (۱)

## ادارة اقوام كاتصور

بیسویں صدی میں دو بھیا تک عالمی جنگیں ہوئی ہیں، غیر منصفانہ جنگوں کے اس سیا بعظیم
کورو کئے کے لیے مغربی اقوام میں کسی قومی ادارے کے قیام کا تصور پیدا ہوا، چنانچہ انجمن اقوام
کا قیام عمل میں آیا، اور اس کے لیے با قاعدہ دستور مرتب کیا گیا، دستور کی دفعہ ۱۸ میں صراحت کی گئی
کہ انجمن کے تمام اراکین پرفرض ہوگا کہ وہ ہر ملک کی خود مختاری اور سالمیت کا احترام و تحفظ کرتے
ہوئے امن وابان قائم رکھیں، اگر کسی ملک نے دوسرے پرحملہ یا دست درازی کی کوشش کی تو انجمن
اقوام اس کے خلاف محت ترین اقد امات کر ہے گی، مگر جب ۱۹۳۱ء میں حبشہ پر بغیر کسی جواز کے حملہ
کیا گیا تو انجمن اقوام تصویر بنی دیکھتی رہی اور حملے کے خلاف کوئی قرار دادمنظور کرنا تو در کنار اس ک

زمت تک ندگرسکی، 1919ء - 1919ء میں دوسری عالمی جنگ کی آگ سرد کرنے جی ہمی المجمن اقوام نا کام رہی ،اورا پی موت آپ مرکلی۔

اس کے بعد مغربی ملکوں نے اس کی جگہ دوسرانسیۃ زیادہ متحرک اور طاقتور ادارہ ''اقوام متحدہ' (یو،این، او) کے نام سے قائم کیا، سب سے پہلے سرموان میں و مبرش اوکس کانفرنس (وافتنگنن) میں غور وفکر کے لیے منعقد ہوئی ،اور پھر سان فرنسکو میں پیاس (۵۰) دوست مما لگ کے نمائندوں نے ۲۶رجنوری ۱۹۴۶ء یواین او کے منشورہ پردسخط کئے اس نے ادارہ کے لیے دستور سازی کے وقت سابقہ دستور کی کمی کی تلافی کا پورااہتمام کیا گیا، مگراس ادارہ پر بھی چند بوی طاقتوں کواپیا قانونی تسلط دیا گیاہے جس کی بنایر بیادار مکی صورت میں جمہوری طور پر کار کر دنہیں بن سکتا، چنانچہ امریکہ اس ادارے کا اہم ترین رکن ہوتے ہوئے بھی اس کی پاس شدہ قرار دادوں پڑمل نہیں کرتا.....ای طرح اقوام متحدہ کے دستور میں دفعہ ۳۹ رتا ۴۵ رکی روسے یا نچے بڑی طاقتوں امریکہ،روس،فرانس، برطانیہ،اورچین،کوستفلمبرکا درجہ دیا گیا ہے،اورمجلس کے پاس کردہ کسی بھی قرار داد کےخلاف ویٹو یا در (حق تنتیخ) کا استعال کر کے دواس کونا قابل ممل اور نا قابل نفاذ بنا سکتے ہیں، ان میں سے ہرایک ملک کو بداختیار حاصل ہے، ظاہر ہے کدالی صورت حال میں بدادارہ بالكل يمعني ہوكررہ جاتا ہے۔

پھراگرتمام ممالک بشمول ذکورہ پانچ ممالک کی قراردادکو باتفاق رائے منظور بھی کرلیں تب مجھی اس قرارداد کا نفاذ آسان نہیں ،اس لیے کہ اقوام متحدہ کے پاس بین الاقوامی فوج اتن نہیں ہے جو قوت کے بل پر کسی قانون کو نافذ کر سکے ، اس کی ایک مثال اسرائیل ہے ، علاقاء میں مجلس نے یہ پاس کر دیا کہ اسرائیل نے عربوں کی زمین پر جو قبضہ کیا ہے وہ نا جائز ہے اسرائیل فوراً اس کو خالی کردے ،اس قرارداد کو با تفاق رائے منظور کیا گیا ،اور کسی مستقل مجبر ملک نے اس کے خلاف حق تمنیخ کا استعال بھی نہیں کیا ،گراسرائیل نے اس کو منظور نہیں کیا اور اقوام متحدہ اس سے اس قرارداد کی قبیل کے درسائیل موجود ہیں ،جو واضح طور پر اقوام متحدہ کوایک بے معنی ادارہ ٹابت نہ کراسکا ،اس طرح کی متعدد مثالیں موجود ہیں ،جو واضح طور پر اقوام متحدہ کوایک بے معنی ادارہ ٹابت

ڪرتي ہيں۔

ادارہ اقوام کا یہ تصور جود دیمیا تک جنگوں کے بعد مغربی د ماغوں میں بیدا ہوا، قرآن نے مکوں کے ایسے سیاسی اور فوجی تنازعات کے تصفیہ کے لیے تیرہ صدی قبل ہی اس طرح کی مجلس کا تصور دیاہے، جس کی بنیاد پر برے سے براادارہ قائم کیا جاسکتا ہے، قرآن نے اس ادارہ کو حقیق می شی غیر چانبدارادر بیئے حاکمہ قرار دیاہے، اور فریق ملکوں پر اس کے فیصلوں کی تعمیل لازم کردی ہے، قرآن پاک کی آیت ذیل میں یہ تصور صاف طور پردکھائی دیتا ہے۔

وان طائفتان من المومنين اقتتلوا فاصلحوا بينهما فان بغت احداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغى حتى تفي الى امر الله فان فأء ت فاصلحوا بينهما بالعدل (١)

ترجمه: اگرایمان والوں کے دوگروہ آپس میں لڑ پڑیں تو ان کے درمیان سلح کرائ، اگرایک دوسرے پرزیادتی کر بیٹھے تو زیادتی کرنے والے گروہ کی سرزنش کر واوراس کے خلاف فوجی کارروائی کرد، یہاں تک کہ وہ تھم الی کی طرف لوٹ آئے، اگرلوٹ آئے تو دونوں کے درمیان عادلانہ طور یرمیل کرادو''

یہ کم اگر چہ دومسلم ملکوں یا فریقوں کے عنوان سے دیا گیا ہے، لیکن دراصل ہے ایک بین الاقوامی قانون ہے، جن سے کی بھی دوملک کے تنازعہ کاحل نکالا جاسکتا ہے، چونکہ مسلمان احکام شرعیہ اور قانون اسلامی کے اولین مخاطب ہیں اس لیے آیت پاک میں ان کا ذکر کیا گیا، درنہ یہ قانون کی بھی فریق مما لک کے لیے قابل ممل ہے، اور کہنا جا ہے کہ قرآن ہی نے سب سے پہلے قانون کی بھی فریق مما لک کے لیے قابل ممل ہے، اور کہنا جا ہے کہ قرآن ہی نے سب سے پہلے اس طرح کے کسی ادار واقوام کے درمیان بیئة حاکمہ کا کردار ادا کرے مغربی ملکوں میں یہ تصور اسلام ہی سے مستفاد ہے۔ (۲)

# آج دنیا کو پھراسی قانون کی ضرورت ہے

اسلام ایک کممل دین اور کممل قانون ہے، یہ ساری انسانیت کے لیے ایک فطری قانون ہے، اسلام کے قانونی مندرجات اور تفصیلات کا منصفانہ مطالعہ ہرانصاف پرست محقق کوای نتیج پر پہونچائے گا، اس میں وہ جامعیت ہے جس کا کوئی قانون اور کوئی نم بہب مقابلہ نہیں کرسکا، صدیوں سے انسان قانون سازی کے میدان میں کوشش کررہا ہے اگر چیکہ اس میں اللی قوانین سے بڑی حد تک استفادہ کیا گیا ہے، لیکن اس کے باوجود ابھی تک کوئی ایسا کممل قانون وضع نہ کیا جا سے اسکاجس کونا قابل ترمیم قرار دیا جائے اور انسانی جذبات وافعال کا کممل آئینہ دار اس کو کہا جواسے کوکائل وکمل بھی کہتا ہے اور نا قابل تمنیخ بھی جواسے کوکائل وکمل بھی کہتا ہے اور نا قابل تمنیخ بھی قرار دیتا ہے۔

اليوم اكملت لكم دينكم واتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الاسلام ديناً (۱)

ترجمه: آج میں نے تمہارے لیے تمہارادین کمل کردیا بتم پراپی تعتیں تمام کردیں ،اور بحثیت دین اسلام کو پند کیا۔

ونزلناعليك الكتاب تبيانالكل شئى وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين. (٢)

ترجمہ: اور ہم نے آپ پر کتاب نازل کی جس میں ہر چیز کا واضح بیان اور مسلمانوں کے لیے ہدایت ورحمت اور بثارت موجود ہے۔

قرآن ایسے اصول وکلیات سے بحث کرتا ہے جن پر جرز مانداور جرخطہ میں پیش آسنے والی جزئیات کو منطبق کیا جا اور جردور کے حالات وواقعات کے لیے قرآنی نظائر وامثال سے بر نیات کو منطبق کیا جا سکتا ہے ، اور جردور کے حالات وقاقعات وجر بات کی روشنی میں بالکل ورست ہے۔ روشنی حاصل کی جا سکتی ہے ، قرآن کا یدوی واقعات وتجر بات کی روشنی میں بالکل ورست ہے۔ ولقد صوبنا للناس فی ہذا القرآن من کل مثل (۱)

و معد میں ہے۔ ترجہ ہے: اور ہم نے اس قرآن میں لوگوں کے لیے ہر طرح کی مثالیں بیان کردی ہیں۔

اور اس کا اعتراف اپنے الفاظ میں قانون کے مغربی ماہرین نے بھی کیا ہے، کہ شریعت اسلامی میں زندگی کے تمام مسائل ومشکلات کے حل کی پوری صلاحیت موجود ہے، متعدد سمیناروں میں ان ماہرین نے با قاعدہ بیقرار دا دمنظور کی کہ شریعت اسلامی بھی قانون سازی کے عام مصادر میں سے ایک مصدر ہے، اس میں ارتقاء کی پوری صلاحیت موجود ہے، اور بیقرار دا داسا 19 یقانون مقارن کی بین الاقوامی کانفرنس (منعقدہ لا ہای) میں منظور ہوئی کیمراس کی تجدیداس شرمیں ہونے والی دوسری کانفرنس (مساواء) میں ہوئی نیز اس طرح کی ایک قرار دا دوکلاء کی بین الاقوامی کانفرنس (مساواء) میں ہوئی نیز اس طرح کی ایک قرار دا دوکلاء کی بین الاقوامی کانفرنس (مساواء) میں ہمی منظور ہوئی۔

حقوق مقارند کی بین الاقوای اکیڈی کے شعبہ شرقیہ نے اھوائے میں فقد اسلای میں بحث و حقیق کے لیے پیرس یو نیورٹی کے کلیہ الحقوق میں '' ہفتہ فقد اسلای'' کے نام سے کانفرنس منعقد کی ،اس میں حقوق کی تمام کلیات کے عربی اور غیرع بی اسا تذہ ،از ہر کی کلیات کے اسا تذہ اور فرانس اور دیگر مما لک میں وکالت اور استشر اق سے وابستہ متعدد ماہرین کو وعوت دی گئی ،اس میں مصر سے از ہراور حقوق کی کلیات کے چارار کان نے اور سوریا کے کھیے الحقوق سے دوارکان نے نمائندگی کی ، ان مہمان اراکین نے پانچے فقہی موضوعات برکا خرے دیے۔

- (١) اثبات الملكية
- (r) الاستملاك للمصلحة العامة
  - (٣) المستولية الجنائية
- (٣) تاثير المذاهب الاجتهادية بعضها في بعض
  - (۵) نظرية الربافي الاسلام

مناقشات کے دوران ان کے بعض ارکان جو سابق میں پیرس میں وکالت کے نقیب رہ چکے تھے، اٹھ کر کھڑے ہوئے اور کہا کہ:

میں جیران ہوں کہ کیسے تطبق دوں اس کہانی کے درمیان جوابتک نی جاتی تھی اور آج کے
اس انکشاف کے درمیان ، ایک زمانہ تک یہ باور کرایا گیا کہ اسلامی فقہ ایک جامد اور غیر ترقی پذیر
قانون ہے، اس میں قانون سازی کی اساس بننے اور عصر جدید کی ترقی یا فقہ تغیر پذیر دنیا کے مسائل
حل کرنے کی صلاحیت نہیں ہے، جب کہ آج کے محاضرات و مناقشات سے ظاہر ہوتا ہے کہ اسلامی
قانون کے تعلق سے یہ غروضہ بالکل بے بنیاد ہے اور دلائل و براہین اس کے خلاف ہیں۔

چنا نچه مفته فقه اسلامی کے اختام براس کا نفرنس نے درج ذیل تجاویز منظور کیس۔

- (۱) حقوق کے بارے میں قانون سازی کے نقطہ نظرسے نقداسلامی کے سرچشموں کی بڑی اہمیت ہے اور اس میں کسی شبہ کی گنجائش نہیں ہے۔
- (۲) حقوق کے اس عظیم مجموعے میں نداہب فقہیہ کا اختلاف دراصل معانی ومفاہیم اوراصول وکلیات کا بواسر مایہ ہے، جو مقام حیرت ومسرت ہے، ادر جن کی وجہ سے فقد اسلامی زعمگ کے تمام ترجد بیرتقاضوں اورقانونی ضروریات کی تکیل کرسکتی ہے۔

ان سمینار دل نے عرب کے ماہرین قانون کو بھی موجودہ تو انین پرنظر ثانی کی دعوت دی، اوران کے ذہنوں کواس جانب متوجہ کیا کہ شریعت اسلامیہ ایک ترتی پذیر، اور ہرزمانہ اور ہرخطہ کے مسائل وجزئیات کی تطبیق دینے والی ابدی شریعت ہے اور جولوگ دنیا کوشریعت اسلامی کی طرف ر جوع کرنے کی دعوت دیتے ہیں ،اورا دکام اسلامی کے علاوہ کسی قانون کو تبول کرنے کے لیے ت<sub>یار</sub> نہیں ہیں ،ان کا دعویٰ درست ہے۔

ڈا *کٹرعبدالرز*اق السنہوری مرحوم کہتے ہیں:

میصرف شریعت اسلامیه بی ہے کہ اگراس کی روح ، مزاج ، ادرائکی تمامتر تفصیلات سے
پوری بصیرت مندانہ آگا بی حاصل کر لی جائے تو بیعظیم سرماییہ ہمارے قانون ، فیصلوں اور عمل قانون
سازی میں ایک نئی زندگی اور روح استقلال پیدا کرسکتا ہے ، پھر ہم اس نئی روشنی میں سارے عالم کا
مطالعہ کر سکتے ہیں ، اوراس کی بدولت عالمی ثقافت کے تمام گوشوں پر قانو نی روشنی ڈال سکتے ہیں۔ (۱)
ڈاکٹر سعید مصطفی السعید اپنے رسالہ '' نظریۃ اساء قاستعال الحق'' کے آخر میں رقم طراز ہیں:

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہم اپنی بحث کا اختتا م اس طرف اشارہ کرتے ہوئے کریں کہ ہم قانون کے معاملے میں دوسر ہے کی بھی جدید ترقانون سے بے نیاز ہیں، اور جس شریعت اسلامی نے صدیوں تک عالم اسلامی کے ترقی یا فتہ دور کی رہنمائی کی، اور اس کے مسائل و مشکلات کو حل کیا، آج بھی وہ ہر جدید سے جدید ترقانون سازی اور تدنی احکام کے اخذ واستنباط کا سرچشمہ بننے کی پوری صلاحیت رکھتی ہے۔ (۲)

ان سمیناروں اور کانفرنسوں کے بڑے خوشگوار اثرات قانونی دنیا پر پڑے، اور پوری دنیا قانونی دنیا پر پڑے، اور پوری دنیا قانونی رہنمائی کے لیے شریعت اسلامیہ کی طرف متوجہ ہوگئ، مثلاً منحرف مصرفے اپنا جدید قانون تمان تدن تیار کیا تو اسلامی قانون کوایک بڑے ما خذی حیثیت سے سامنے رکھا اور اس سے خاصا استفادہ کیا، استفادہ کا تذکرہ تو تفصیل طلب ہے، البتہ بعض اثرارے (جن کا ذکر ڈاکٹر احمر فراج حسین نے کیا، استفادہ کا تذکرہ تو تفصیل طلب ہے، البتہ بعض اثرارے (جن کا ذکر ڈاکٹر احمر فراج حسین نے کیا، استفادہ کیا ہے، پیش خدمت ہیں۔

(۱) حق کے غلط استعال کا نظریہ۔

<sup>(</sup>۱) مقدمة النظرية العامة للالتزام للدكورالسهوري

<sup>(</sup>٢) بحواله: تاریخ الفقه الاسلامی: دکتوراحمرفراج حسین:۱۸ر

- (٢) حوالدوين-
- (m) غیرمتوتع حوادث کی بنیاد\_
- (۷۲) مالى معاملات مين مجلس عقد كامفهوم\_
  - (۵) وقف کواجرت بردینا ـ
    - (۲) مئلەتكىم-
  - (٤) زرى زينات كوكرايه يرلكانا\_
- (۸) کرایه پرلی موئی زمین کی پیدادار تباه موجانے کا مسئلہ
  - (٩) متاجر كي موت پر عقد اجاره كااختيام ـ
    - (۱۰) غرر کی بنیاد پرعقداجاره کافنخ۔
      - (۱۱) حالت مرض الموت ميں ہيج۔
        - (۱۲) غبن۔
  - (۱۳) کرایه برحاصل کرده جا ندادین شجرکاری\_
    - (۱۴۷) علوبه فل اور مشترک و بوار کے مسائل ۔
      - (١٥) الميت.
        - (۱۲) هبر
        - (۱۷) شفعه\_
  - (۱۸) تر که کی تقسیم دین کی ادائیگی کے بعد ہی ہوگا۔
  - (19) مفقو دالخمراورز وج غائب کے مسائل وغیرہ-

ان تمام مسائل میں مصری قانون نے اسلامی فقہ کے احکام کو بوی حد تک برقر ارد کھاہے، اور قانون مدنی کے مادہ ۳۳ رمیس ملی زندگی میں اسلامی فقہ کے ان مسائل واحکام کی زبروست اجمیت کا اعتراف کیا ہے۔

مصرفے اسلامی نقہ کوعام سرکاری ما خذیب سے ایک ما خذشلیم کیا ہے، اس کی مراحوں مادہ اول کے دوسر نے قشر سے میں گی ہے ، کہ: مادہ اول کے دوسر نے قشر سے میں گی ہے ، کہ: (1) مادۃ (۲) نقرہ

اگرکوئی تشریعی صراحت موجود نه بوتو قاضی کے فیصلے کی تطبیق مقتضائے خرف کے مطابق کی جاسکتی ہے اگر عرف بھی موجود نه بوتو شریعت اسلامیہ کے بنیادی ما خذکی طرف رجوع کیا جائے ، جاسکتی ہے اگر عرف بھی موجود نه بوتو شریعت اسلامیہ کے بنیادی ما خذکی طرف رجوع کیا جائے گا۔ اگر وہ تھم یہاں بھی نہ ملے تو قانون طبعی اور عدالتی تو اعد کے مطابق فیصلہ کیا جائے گا۔

اس صراحت کی روشی میں دستوری تفریعات اور عرف کی عدم موجودگی میں مقد مات کے فیطے کے لیے شریعت اسلامیہ تنیسرے ما خذکی حیثیت رکھتی ہے، غیر اسلامی مصر میں یہ ایک بوی بیش رفت ہے، اور اس طرح قانونی ماہرین بالخصوص فقہاء اسلام کے لیے بوی گنجائش بیدا ہوئی ہے ، کہ مرکاری ما خذکی حیثیت سے اسلامی قانون سے زیادہ استفادہ کریں، اور اس ہدف تک پہو نچے کی کوشش کریں جو اسلامی قانون کو اولین ما خذکا درجہ عطا کرے۔

چنانچاس کے بعد متحدہ عرب جمہوریات نے جب اپنا دستور مرتب کیا تواس میں شریعت اسلامیہ کوتشریعی اساس قرار دیا، اس طرح مصر کی حکومت نے جب دوبارہ اپنے دستور کی ترتیب کا کام انجام دیا، تواس نے ہرقانون میں اسلامی احکام کے التزام کی ہدایت دی ، اوراس کو دستور کالازی جزوقر اردیا۔

اس کا قدرتی تقاضایہ ہے کہ شریعت اسلامیہ کو یونیورسٹیوں میں بحث و تحقیق کے لیے سی مقام ملے،اس لیے کہ دنیا کا کوئی قانون اور دستوراس کا مقابلہ بیس کرسکتا، اور دنیا کے زیادہ ترقوانین اس سے سائوذ ہیں،اگرواقعۃ یونیورسٹیوں میں تحقیق ور بیسری کے شعبہ میں اسلامی قانون کومطالعہ کا ضاص موضوع بنایا جائے تو وہ دن دور نہیں کہ دنیا کے تمام قوانین اس کے سامنے سرگوں ہوجا کیں گے۔

چنانچ عربی یونیورسیٹیوں کے اتحاد نے یونیورسٹیوں کے متعلقہ تمام کالجوں کے ذمہ داروں کو

اس کے فیاف بہلووں پر مناقشہ کیا گیا اور کانی بحث و تحیص کے بعد اسلامیہ کو انواس کا نورس نے بیا بیال کی کہ بلاد

اور در است کا موضوع بنایا جائے ، دوسری کا نفرنس مارچ سے کا اور اس کا نفرنس نے بیا بیال کی کہ بلاد

اور در است کا موضوع بنایا جائے ، دوسری کا نفرنس مارچ سے کا اور میں بغداد یو نیورٹی میں ہو کی اس میں

اور در است کا موضوع بنایا جائے ، دوسری کا نفرنس مارچ سے کا اور میں بغداد یو نیورٹی میں ہو گی اس میں

اس سے مختلف بہلووں پر مناقشہ کیا گیا اور کانی بحث و تحیص کے بعد بعض سفار شات منظور ہو ئیں ان

مرکزی ما خذینانے کی سفارش کی گئی تھی ، سفار شات میں کہا گیا تھا۔

''کرصد یول کے بچر بے نے ٹابت کردیا کہ شریعت اسلامیہ میں بلاد عربیاور بلاداسلامیہ کی جملہ مسائل کے لیے ایک مکمل قانونی نظام بننے کی پوری صلاحیت ہے، اگر آج عرب ممالک کو جملہ مسائل کے جملہ مسائل کے جدید نظام قانون آنے کے بعد شریعت اسلامیہ کے بعض مسائل موجودہ حالات برمنطبق محسوس نہیں ہوتے تواس میں شریعت اسلامیہ کا تصور نہیں بلکہ اس کی وجوہات دراصل کچھاور بیں، جن میں سب سے اہم ترین وجہ مغربی استعار کا وہ خطر ناک منصوبہ ہے۔ جس کے تحت وہ شریعت اسلامیہ کی جگہ کوئی دوسرا متبادل قانونی نظام لاناجا ہتا ہے، اوراس کی دلیل یہ ہے کہ یہاں شریعت اسلامیہ عالم عرب کے برے حصے کی مکمل قانونی کفالت کردی تھی، اوراس میں کی نقص یا تھگی اسلامیہ عالم عرب کے برے حصے کی مکمل قانونی کفالت کردی تھی، اوراس میں کی نقص یا تھگی کا احساس نہ ہوتا تھا، اس لیے آج بھی اس کو بحیثیت نظام قانون ریاستوں برعا کہ کیا جاسکتا ہے، کا حساس نہ ہوتا تھا، اس لیے آج بھی اس کو بحیثیت نظام قانون ریاستوں برعا کہ کیا جاسکتا ہے، مارافطری ثقافتی، قانونی ورشہ ہے، اس لیع عرب تو میت کے عناصر کی تھیل کے لیے بھی ضرورت ہے کہ مارافطری ثقافتی، قانونی ورشہ ہے، اس لیع عرب تو میت کے عناصر کی تھیل کے لیے بھی ضرورت ہے کہ مارافطری ثقافتی، قانونی ورشہ ہے، اس لیع عرب تو میت کے عناصر کی تھیل کے لیے بھی ضرورت ہے کہ مارافطری ثقافتی، قانونی ورشہ ہے، اس لیع عرب تو میت کے عناصر کی تھیل کے لیے بھی ضرورت ہے کہ میں اس کی تیت سے اختیار کیا جائے۔

استمهیدی روشی مین کانفرنس بیسفارشات پیش کرتی ہے کہ:

(۱) فقد اسلامی کی تحقیق و دراست پرخصوصی توجه دی جائے، اوراس لحاظ ہے ایک ضروری قدم ریجی اٹھایا جائے کہ حقوق وشریعت کی تمام کلیات اوراواروں میں اس طرح ان تمام ضروری قدم ریجی اٹھایا جائے کہ حقوق وشریعت کی تمام کلیات اوراواروں میں اس طرح ان تمام جامعات میں جن میں شریعت اسلامیہ کے علوم پڑھائے جاتے ہیں، فقد اسلامی کا قابلی مطالعہ کرایا جائے، اس سے ایک طرف شریعت اسلامیہ پراحتاد بحال ہوگا، دوسرے بحیثیت ما خذ اکل اہمیت وافاد بهت زیاد واجھی طرح واضح ہوسکے گی۔

(۲) ید کانفرنس ان تمام عرب حکومتوں کوتو جد دلاتی ہے جن کے دساتیر ہیں شریعت اسلامیہ کو بنیادی اور مرکزی ما خذ کا درجہ دیا گیا ہے، اور یہ تصریح کی عنی ہے کدریاست کا غرب اسلام ہوگا، کدوہ اپنی ان قانونی تضریحات کو ملی طور پر نافذ کریں، اور محض قانونی دستاویزکی زینت بنا کرندر محیس ۔(۱)

واقعہ بیہ کہ اسلامی قانون تبا قانون ہے جواصولی اور فکری طور پر بھی کھمل قانون ہے،
اورجی نے تاریخ کے ایک طویل عرصہ تک بوی حکومتوں کی کھمل رہنمائی کی ہے، انتہائی ترقی یافتہ
اور علمی دور میں واحد نظام قانون کی حیثیت سے رائ کر ہا ہے، اور اس پوری مدت میں بھی ایر انہیں
ہوا کہ شریعت اسلامیہ کی جزئیہ یا مشکل کوئل کرنے میں ناکام رہی ہو، یہ خالص فطری قانون ہے،
جب تک میرکا نئات فطرت قائم ہے، یہ قانون بھی قائم رہے گا، اور تاریخ انسانی کے کسی مرحلے میں یہ
قانون ناقص و تاکام ثابت نہیں ہو سکے گا، یمکن ہے کہ ہماری بعض کوتا ہیوں اور عیار دشمنوں کی
طالا کیوں کے سبب اس قانون کو ہٹا کر دوسرا قانون انسانوں پر مسلط کر دیا جائے، لیکن ممکن نہیں کہ
اسلامی قانون کی معاشرہ یا حکومت میں رائح ہواور مسائل و مشکلات کوئل کرنے میں تشنہ و ناتمام
ہو، ہلکہ واقعہ بیہ کہ فطرت کی جس قدر تسکین اس قانون فطرت سے ہو سکتی ہے، کی اور قانون سے مرسکتی ہو، ہلکہ واقعہ بیہ کی وادر قانون سے ساتھ فر مایا گیا:

وان هذا صراطى مستقيماً فاتبعوه ولاتتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون (١)

ترجمه: اوربیشک بیمیری سیدهی راه ب،اس کی اتباع کرو،اورد نیا کے دیگرراستوں

<sup>(</sup>۱) تاريخ الفقه الاسلامي:۱۹-۲۰ ريللد كوراح دفراج حسين

ے پیچے نہ چلو، کئم اپنی راہ سے بھٹک جاؤ،اس کی دمیت تم کوکی جاتی ہے، تا کہ تقویٰ اور احتیاط کی

اور حضورا كرم عليف في أرشا دفر مايا:

لقدتركت فيكم امرين لن تضلوا ماتمسكتم بهماكتاب الله وسنتي. (٢) ترجمه: میں نے تمہارے پاس دوچیزیں چھوڑی ہیں، جب تک ان پر مل پیرار مو مے مراہبیں ہوگے۔

- (۱) كتاب الله
- (۲) دوسرے میری سنت\_

اسلامی قانون کےخلاف غلط ہمیوں کاازالہ

# اسلامی قانون پر کئے جانے والے شہوراعتراضات کے جوابات۔

لم فقه اسلامی اور قانون روما کا اصولی موازنه۔

انسانی قوانین براس کے انرات-انسانی قوانین براس کے انرات-

#### بسم اللدالرحمن الرحيم

"اسلامی قانون" ہی آج بھی دنیا کی تمام قانونی اورمعاشرتی مشکلات کاحل ہے، گربود کے مخص ناوا تغیت کے سبب طرح طرح کی غلط نہمیوں کے شکار ہیں، اس لیے مناسب معلوم ہوتا ہے کراس باب کے تحت اسلامی قانون کے تعلق سے بعض غلط نہمیوں پر گفتگو کی جائے۔

#### (۱)اسلامی حدود:

بعض لوگوں کو اسلامی حدود کا نام من کر بڑی وحشت ہوتی ہے کہ اسلام نے بعض بڑائم کی بڑی کے سخت سزائم کی بین ، مثلاً حدزنا ، حد سرقہ وغیرہ ، مگروہ بیہ بھول جاتے ہیں کہ اسلام نے ان جرائم کے لیے کتنی کڑی شرطیں رکھی ہیں ، اور ان شرطوں کی رعابیت کے ساتھ مشکل ہی ہے چند کیس ایسے چند کیس ان حدود کا نفاذ ہو سکے۔

حدددوکے بارے بین اسلامی ضابطہ یہ ہے کہ ''حدود شبہات سے ساقطہ وجاتے ہیں۔''
دوسری بات سے ہے کہ اسلام ، قانون تعزیرات کے نفاذ کے لیے ایک مکمل نظام رکھتا ہے ،
جس سے الگ ہوکر نہ قانون کی معنویت باقی رہتی ہے ، اور نہ قانون کا نفاذ ممکن ہے ، اسلام ایک خصوص نظام زندگی پیش کرتا ہے ،
نزدیک قانون کی حیثیت ''کل'' کی نہیں ''جز'' کی ہے ، اسلام ایک خصوص نظام زندگی پیش کرتا ہے ،
ایک فیاض ، پاکیزہ اور محفوظ معاشر سے کا نقشہ اس کے پاس ہے ، جب تک وہ مخصوص نظام اور مطلوب معاشرہ پیر انجین ہوتا ، قانون کے نفاذ کے کوئی معنی نہیں ہیں ، نظام زندگی سے الگ ہوکر محض کا بول معاشرہ پیر انجین ہوتا ، قانون کے نفاذ کے کوئی معنی نہیں ہیں ، نظام زندگی سے الگ ہوکر محض کا بول سے قانون کو خوال کرعد التوں میں نافذ کرد ینا حقیقی اسلام نہیں ہے ، اسلام کسی بھی دفعہ کے نفاذ کے لیے ہیں کے مرکات واسباب سے بحث کرتا ہے ، اور پہلے ان محرکات واسباب کے ذریعہ نفاذ کے لیے ہیک ماحول تیار کرتا ہے ، اور پہلے ان محرکات واسباب کے ذریعہ قانون کے ایک ماحول تیار کرتا ہے ، اور پہلے ان محرکات واسباب کے ذریعہ قانون کے لیے ایک ماحول تیار کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے تو قانون کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرکات واسباب کے ذریعہ قانون کے لیے ایک ماحول تیار کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے تو قانون کو نافذ کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے تو قانون کو نافذ کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے تو قانون کو نافذ کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے تو قانون کو نافذ کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے تو قانون کو نافذ کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے تو قانون کو نافذ کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے تو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے تو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے تو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے تو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیا ہے ، اور جب وہ ماحول تھکیل یاجا تا ہے ۔

اسلای قانون زنا پرسو(۱۰۰) کوڑے مار نے اور شادی شدہ زنا کار کو سنگ ممار کرنے کا تھم دیتا ہے۔

ہا گیاں ہے ہماس معاشرے کے لیے ہے جس کے بور سے نظام تھرن کو جمعت ہیں اسب سے خال کی بارہ ، جہاں عورت و مرد کا اختلاط نہ ہو، عور تیس مرعام نہ کوئی ہوں ، حریال تعاوی اور فن لاز پکر کی اخلاق کی جرم بازار کی نہ ہو، جس میں لکاح کوآسان کردیا گیا ہو، جس میں نیکی اور تقوی اور پاکیزگی اخلاق کی عام چرچا ہو، جس میں لکاح کوآسان کردیا گیا ہو، جس میں نیکی اور تقوی اور پاکیزگی اخلاق کا عام چرچا ہو، جس کے ماحول میں خداکی یاد ہروقت تازہ ہوتی رہتی ہو، اور جہاں عکومت کے تمام زومائل تقویل کی تعلیم اور معصیت سے اجتزاب کی تلقین میں معروف ہوں ، یہ تھم اس گذی سور کی گی اور کر بیاں تعاویل کے لئے بیس ہے جس میں ہر طرف جنسی جذبات کو بحر کا زار گرم ہو، گذمے لٹر پچر اور عربیاں تعاویر پوری آزادی کے ساتھ فروخت ہوتے ہوں ، زندگی کے ہر شعبے میں جنسی اختلاط کے مواقع بوجہ پوری آزادی کے ساتھ فروخت ہوتے ہوں ، زندگی کے ہر شعبے میں جنسی اختلاط کے مواقع بوجہ بوری آزادی کے ساتھ فروخت ہوتے ہوں ، زندگی کے ہر شعبے میں جنسی اختلاط کے مواقع بوجہ بوری آزادی کے ساتھ فروخت ہوتے ہوں ، زندگی کے ہر شعبے میں جنسی اختلاط کے مواقع بوجہ بوری آزادی کے ساتھ فروخت ہوتے ہوں ، زندگی کے ہر شعبے میں جنسی اختلاط کے مواقع بوجہ بوری آزادی کے ساتھ فروخت ہوتے ہوں ، زندگی کے ہر شعبے میں جنسی اختلاط کے مواقع بوجہ بوری آزادی کے ساتھ فروخت ہوتے ہوں ، زندگی کے ہر شعبے میں جنسی اختلاط کے مواقع بوجہ بوری ، اور نظام معاشرت نے اپنے بیہودہ دواجوں سے نکاح کونہا بیت شکل بنادیا ہو۔

ای طرح اسلام چوری کی سزاماتھ کا ٹنا تجویز کرتا ہے، گریہ تھم ہرسوسائٹی کے لیے نہیں دیا گیا ہے، بلکہ اے ایسی اسلامی سوسائٹی میں جاری کرنا مقصود ہے، جہاں مالداروں سے ذکا ۃ فی جارہی ہو، جس کا بیت المال ہر حاجمتند کی امداد کے لیے کھلا ہو، جس کی ہرستی پرمسافروں کی تمین دن کی ضیافت لازم کی گئی ہو، جس کے نظام شریعت میں تمام لوگوں کو کیساں حقوق اور برابر کے مواقع ہوں، جس کے نظام معیشت میں طبقاتی اجارہ داری کی گئیائش نہ ہو، اور کسب معاش کا دروازہ ہرایک ہوں، جس کے نظام معیشت میں طبقاتی اجارہ داری کی گئیائش نہ ہو، اور گرتے ہوئے کو لیے کھلا ہو، جس کے اخلاقی ماحول میں سخاوت وفیاضی، جاجمتندوں کی امداد، اور گرتے ہوئے کو الله ان کا جذبہ عام ہو، ظاہر ہے کہ ایسے پاک اور شریفانہ ماحول میں چوری کا ارتکاب کوئی ایسائی افیان ایسی خفظ کی فضابنا ناچا ہتا ہو، ایسے خفس کرسکتا ہے جس کی طبیعت میں جو جب کی ہو، یا جو معاشرہ میں عدم تحفظ کی فضابنا ناچا ہتا ہو، ایسے خفط کی فضابنا ناچا ہتا ہو، ایسے خفط کی فضابنا ناچا ہتا ہو، ایسے خفط کی فضابنا ناچا ہتا ہو، ایسے خوط بعت کے فساد یا معاشرتی عدم تحفظ کی صورت میں دونما ہوسکتا ہے۔

سے اسلان معاشرے کے لیے ہیں ہے جہاں خودغرضی ،مفاد پریتی ،اورظلم داستحصال عام پی مفاد پریتی ،اورظلم داستحصال عام

ہو،جس کے پاس کوئی نظام اخلاق نہ ہو،جس کا نظام تعلیم وین کحاظ سے حدور جہزاتھ ہو،جس کے فام معیشت میں طبقاتی تقلیم بائی جاتی ہواور چند چالاک اورخوش نصیب حضرات پورے ملک ما نظام معیشت میں طبقاتی تقلیم بائی جاتی ہواور چند چالاک اور جس کے نظام سیاست میں ایر کمی سوسائٹی کی دولت اپنے پاس سمیٹ لینے کاحق رکھتے ہوں، اورجس کے نظام سیاست میں ایر کمی کوئی نہ دوروں کے مفاوات کا شخفظ کیا جاتا ہو، جہال غریوں اور بروزگاروں کی مدد کر سفولا کوئی نہ ہو، جہاں امدادی اداروں کی جگہ بیکوں اور کمپنیوں کی کثرت ہو۔

اسلامی تمام صدود کا حال یہی ہے، وہ آیک مخصوص پس منظراور مخصوص نظام کے لیے تازل

کے گئے ہیں، لیکن جب ان کو ہم اس سے مختلف پس منظراور نظام میں ویکھتے ہیں، یاان کو نافز

کرنا چا ہے تو ہم کو عجیب لگتا ہے، دراصل یہ ہماری تظیق کا قصور ہے، اسلامی صدود کا نہیں، اور علی وعرفان کی کی کا نتیجہ ہے کہ بعض لوگ اسلامی قانون کو دحشیا نہ قانون کہنے کی جسارت کرتے ہیں، دو عین اس دور میں جس میں تہذیب کے نام پر بڑی سے بڑی وحشیا نہ حرکت کو سند جواز دے دیا گیا ہو، اور جہاں صرف ہاتھ نہیں کا نے جاتے اور در سے اور پھر نہیں برسائے جاتے ہیں، بلکہ بم اور ایم برسائے جاتے ہیں، بلکہ بم اور ایم برسائے جاتے ہیں، جہاں افراد کوئیں برسائے جاتے ہیں، جہاں ہاتھوں کے بین جسوں کے پر نے چاڑا نے جاتے ہیں، جہاں افراد کوئیں برسائے جاتے ہیں، جہاں ہاتھوں کے نیس جسوں کے پر نے چاڑا ہے جاتے ہیں، جہاں افراد کوئیں بربالے کوئیں بربالے بربالے کائیں بربالے ہاتا ہے۔

### (٢) صديول كابرانا قانون:

بعض لوگ میے کہتے ہیں کہ اسلامی قانون صدیوں کا پرانا اور فرسودہ قانون ہے، وہ جدیددر
کی ضروریات اور مطالبات پر کس طرح پورا انر سکتا ہے؟ ......گریہ وہ لوگ ہیں جو اپنا کوئی مطاله
مہیں رکھتے محض سی سنائی باتوں پر مفروضے قائم کرتے ہیں .....ان حضرات کو معلوم نہیں کہ اسلائی
قانون نے صدیوں حکم انی کی ہے، اور ایک زمانے تک و نیا کے مہذب علاقوں کا بھی دستور رہا ہے،
اسی ہندوستان میں اٹھار ہویں صدی عیسوی تک ملک کا دستور اسلامی قانون ہی تھا، ادراس طوبل
عرصہ میں اسلامی قانون مسلسل ترتی پذریر ہا، اور بھی کسی دور میں قانون کے تعلق سے کسی تشم کا نگ

دامانی کا احساس نہیں پایا گیا، اس لیے اسلامی قانون صدیوں کا پرانا ہی نہیں بلکہ صدیوں کا آز مایا ہوا قانون نے قانون ہے، اور ہر دور کی ضروریات اور تقاضوں کو جس حسن و کمال کے ساتھ اس قانون نے پوراکیا ہے، وہ کسی نے نہیں کیا، یہ ابتدائی صدیوں ہی میں برالکابل ہے براوقیانوس تک کے طویل اور مہذب جھے تک ایک دستور کی حیثیت ہے پھیل گیا تھا، جس میں روز بروز اضافہ ہوتا گیا، یہاں تک کہ بید نیا کا سب سے مکمل اور سب سے جامع قانون مانا گیا، اور دنیا کے مختلف حصوں میں اس قانون ہے خوشہ چینی گئی۔

### (m) فقهي اختلافات:

بعض لوگ نقبی اختلافات کو ہدف بناتے ہیں، گریہ اختلاف دنیا کے کس قانون میں نہیں ہے؟ قانون میں جب اجتہاد کی گنجائش ہوگی تو اختلاف بھی ضرور پایا جائے گا، یہ اختلاف دراصل فکر ونظر کے مختلف گوشوں کوروشن کرتا ہے، اس سے ملک وقوم کے لیے ٹئ ٹی راہیں کھلی ہیں، اوراس کی بدولت قانونی ارتقاء کا تسلسل جاری رہتا ہے....... پھر یہ اختلاف بھی اسلامی قانون کے نفاذ میں مانع نہیں بنا، اسلامی قانون صدیوں تک ملکوں کے دستور کی حیثیت سے نافذر ہا، مگر مملی طور پر بھی نقبی اختلاف کی بنا پر کوئی رکا وٹ پیش نہیں آئی، اور کسی دور میں یہ سوال نہیں اٹھایا گیا کہ ان فقبی اختلافات کی بنا پر اسلامی قانون کے نفاذ میں مملی دیثواریاں پیش آر ہی ہیں؟ آج جو سوال اٹھایا جارہا ہے، وہ محش فرضی اور بے بنیاد ہے، صدیوں کا تجربه اس کی نفی کرتا ہے۔

## (٧) اسلام میں غیر مسلم اقلیتوں کے حقوق:

مغربی مصنفین کی طرف ہے ایک اعتراض بیکیا جاتا ہے کہ اسلام میں ذمیوں کے ساتھ ہے انصافی برتی گئی ہے، ان کے ساتھ ظالمانہ اور تحقیر آمیز سلوک روار کھا گیا ہے، ان کے مذہبی، یا شہری حقوق سلب کر لئے گئے ہیں، وغیرہ، عام طور پر بے سمجھے ہو جھے اور بلاتحقیق مغربی مصنفین اس قتم کے الزامات کا اعادہ کرتے رہتے ہیں، ایک زمانہ میں ہندوستان میں بھی بڑا شور اٹھا تھا ایک بادری ملکم مکال نے ٹائمس آف انڈیا (شارہ ۱۲ جنوری ۱۸۹۵ء) میں اس پرزور دار مضمون لکھا اور اپنے خیال میں اس نے مسلمانوں کا ناطقہ بند کر دیا، اللہ جزائے خیر دے علامہ بلی نعمائی کو انہوں نے اس موضوع پر بڑے اچھے مضامین کھے اور اسلام میں ذمیوں کے حقوق پر مدل روشنی ڈالی، اس موضوع پر بان کے قیمتی مقالات اور مضامین 'مقالات شبلی''، الفاروق اور ''اسلام اور مستشرقین'' میں موجود ہیں، ہم ان کتابوں سے ان کی تحقیقات کا خلاصہ پیش کرتے ہیں۔

## حقوق کی بنیادی دفعات:

ذمیوں کواسلام میں کیاحقوق دیئے گئے ہیں،ان کی مکمل تفصیل تو عہد نبوت میں مرتب نہیں ہوسکی تھی،لیکن اس کی تمام ضروری بنیادیں فراہم کر دی گئی تھیں ۔

نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہے میں نجران کے عیسائیوں سے معاہدہ فر مایا اور ان پر جزید عائد کیا ، ان کے بعد ایلہ ، اذرح ، اذرعات وغیرہ قبائل سے معاہدے ہوئے ، حضور نے تحریری ہدایت کے ذریعہ ان کے لیے درج ذیل حقوق کا تحفظ فر مایا:

- (۱) کوئی دشمن ان پرحمله کرے توان کی طرف سے مدافعت کی جائے گی، "محفظوا ویسمنعوا "لینی ان کی حفاظت کی جائے گی اور دشمنوں سے ان کی حفاظت کی جائے گی۔ (۱)
  - (r) ان کوان کے ندہب ہے برگشتہ نبیں کیا جائے گا۔
  - (٣) جزيد كى ادائيكى كے ليے ان كو مسل كے پاس جانالہيں بڑے گا۔
    - (۴) ان کی جان محفوظ رہے گی۔
    - (۵) ان کومذہبی دملی تحفظ فراہم کیا جائے گا۔

<sup>(</sup>۱)فتوح البلدان:۵۹

- (۲) ان کامال محفوظ رہے گا۔
- (2) ان کے قافلے اور تجارتی کارواں محفوظ رہیں گے۔
  - (۸) ان کی زمین محفوظ رہے گی۔
- (9) وهتمام چیزیں جوان کے قبضے میں تھیں بحال رہیں گی۔
- (۱۰) پادری، را ب ادرگرجوں کے عہد بداران، اپنے عہدوں سے برطرف نہیں کئے جا کئیں گئے ۔ جائیں گے۔
  - (۱۱) صلىپو ل اورمورتيوں كونقصان نہيں پہونچايا جائے گا۔
    - (۱۲) ان عشر الياجائكا\_
    - (۱۳) ان کے ملک میں نوج نہیں بھیجی جائے گی۔
    - (۱۴) گروعقیده کی آزادی ان کوحاصل ہے گی۔
    - (١٥) ان كوجوح يهلي حاصل تفاخم نهيس كياجائے گا۔
  - (۱۲) جولوگ اس وقت موجود نبین ہیں،ان قوانین کا اطلاق ان پر بھی ہوگا۔

معامدے کے الفاظ کتابوں میں اس طرح نقل کئے گئے ہیں:

ولنجران وحاشيتها جوارالله و ذمة محمد النبي صلى الله عليه وسلم على انفسهم وملتهم وارضهم واموالهم وغائبهم وشاهدهمم وغيرهم وبعثهم وامثلتهم لايفتن اسقف من اسقفيته لايغير ماكانواعليه ولايغير حق من حقوقهم وامثلتهم الايفتن اسقف من اسقفيته ولاراهب من رهبانية ولادافه من دفاهية على ماتحت ايديهم من قليل اوكثيرا وليس عليهم دهق ولادم باهلية ولايحشرون ولايعثرون ولايطاً ارضهم جيش الخ. (۱)

اس سلسلے کی اہم ترین ہدایت وہ بھی ہے جوحضور صلی الله علیدوسلم نے اپنے محصلین وعاملین

كوفر ما كى:

<sup>(</sup>١) فتوح البلدان: ١٥ رقاضى ابويوسف نے بھى اس معامده كوكتاب الخراج مين قال كيا ہے

الامن ظلم معاهداً وكلفه فوق طاقته او انتقصه واخدمنه شيئا بغير طيب

نفسه فاناحجيجه يوم القيامة. (١)

لله جمه: یقین جانو که جوفض سی معاہد (لینی ذمی) پرظلم کرے گااس سے اس کی طاقت ے زیادہ کام لے گایا اس کو ذلیل کرے گا، یااس سے کوئی چیز اس کی مرضی کے بغیر لے گاتو میں قیامت کے دن اس کے خلاف سفارش کروں گا''۔

ان واضح ہدایات کی روشنی میں ذمیوں کے جوحقوق سامنے آتے ہیں وہ کسی معزز سے معزز شہری کے لیے کافی ہیں ،ان ہدایات میں ذمیوں کے ساتھ سی بھی شم کے ظلم وق تلفی ہتحقیرا میز سلوک یا تربی یا فکری دباؤ سے روکا گیائے، اور باعزت طور پر اسلامی حکومت میں انہیں رہنے کا حق دیا گیاہے، اور بیصرف کتابی نظریاور قانونی وفعہ کی حدتک نہیں ہے بلکہ عہداسلامی کے واقعات نے ان کوملی طور برثابت کیاہے۔

### تحفظ جان كاحق:

تسى بھی شہری کے لیے سب سے اہم ترین مسئلہ اس کے تحفظ جان کا ہوتا ہے،عہد اسلامی میں ذمیوں کو پیچتی پوری طرح حاصل تھا۔

🚓 قبیلۂ بکربن وائل کے ایک مسلمان نے جیرہ کے ایک عیسائی کوجان سے مارڈالا، حضرت عمر کواس کاعلم ہوا تو تحریری فرمان بھیجا کہ قاتل مقتول کے دارتوں کے حوالہ کر دیا جائے، چنانچة قاتل (جس كانام خين تھا) مقتول كے درشے حواله كرديا گيا۔ (٢)

🚓 حضرت على نے صاف لفظوں میں ارشا وفر مایا:

من كان له ذمتنا فدمه كدمنا و ديته كديتنا. (٣)

(۱) ايودا وَدكّاب الجبياد به نكلُو قاباب السلح به ۳۵ (۲) تعسب الرابيلويلتى مطبوعد ديلى: ج٣٢٥ ٣٣ (٣) نعسب الرابية ج٣٢٤ ٢٣٠

جئ حضرت علی کے عہد خلافت میں بھی کی مسلمان نے ایک فیر مسلم کوئل کیا تو انہوں نے تھم دیا کہ قاتل متعقول کے دوشہ نے اسلامی مساوات اور حضرت علی کے انسانی مساوات اور حضرت علی کے انسانی سے متأثر ہوکر قاتل کو معاف کر دیا اور حضرت علی سے آکراس کی اطلاع دی، تو آپ نے فرمایا کہتم پر بچھ دبا وَ تونہیں ڈالا گیا۔ (۱)

ہے حضرت عمر فاروق کی شہادت، فیروز نامی شخص کے ہاتھوں ہوئی، جونسلا مجوی اور خدمبا
عیسائی تھا، قاتل بھاگ گیا، تو حضرت عمر کے بڑے صاحبر ادے '' حضرت عبیداللہ'' بعض اوگوں کی چشم دید
شہادت کی بنیاد پر تلوار ہاتھ میں لے کر فکے، اور فیروز کونہ پا کر دیگر مشتبر قاتلوں '' فیل کردیا، ہر مزان تو مسلمان ہوگیا تھا مگر باتی عیسائی تھے، حضرت عبیداللہ کوای وقت گرفار
ہر مزان '' کوئل کردیا، ہر مزان تو مسلمان ہوگیا تھا مگر باتی عیسائی تھے، حضرت عبیداللہ کوای وقت گرفار
کرلیا گیا، حضرت عثمان کے خلیفہ بننے کے بعد پہلا مسئلہ بھی پیش کیا گیا، معاملہ کسی عام شخص کے قبل
کانہیں تھا، بلکہ امیر المونین کے سازش قبل میں مشتبہ طرحوں کے قبل کا تھا، حضرت عثمان نے صحابہ کو بلاکر
مشورہ کیا، زیادہ تر صحابہ نے مشورہ دیا کہ محض شبر کی بنیاد پر کسی کا قبل جا تر نہیں اس لیے عبیداللہ پر تھم تھا ص
جاری ہونا جا ہے ، چنا نبید حضرت عثمان نے تھا ص کا تھم جاری فرمادیا، مگر بعض وجو ہا ہے کی بنا پر متو لین
کے دریہ خون بہا لینے پر داضی ہوگئے، اور حضرت عثمان نے بیت المال سے ان متیوں (یعنی ایک نومسلم
اوردد عیسائی ) کاخون بہا برابر برابرا دا فرمایا۔ (۲)

### تحفظ مال اورجا ئدادكاحق:

زین ذمیوں کی ندمواوراس میں ذمیوں کی نبروں اور کنووں کا پانی ندآتا موتو سائل کوز مین درے دی ا جائے۔(۱)

. ﴿ خلیفہ منصور عبای نے بغداد کو دارالخلافۃ بنانا چاہاتو آس پاس کی زمینیں ان کے مالکان ہے مالکان ہے مالکان سے مالکان سے قبت دے کر حاصل کیں۔(۲)

امام ابو یوسف نے کتاب الخراج میں وضاحت کے ساتھ یہ مشلہ لکھا ہے:

وليس له ان ياخذها بعد ذلك منهم وهي يتوار ثونهاو يتبايعون. (٣)

ترجمہ: لیخی امام وقت کو بیا ختیار نہیں کہ اِس کے بعد ذمیوں سے زمین کوچھین لے، وہ زمین ان کی ملک ہے، ان میں نسلاً بعد نسلِ منتقل ہوتی رہے گی، اوروہ اس کوخر میروفروخت کر سکتے ہیں۔

### مذهبى حقوق كاتحفظ

ذمیوں کو ندہبی حقوق کا کممل تحفظ فراہم کیا گیاہے، جیسا کہ معاہد ہُ نبوی کی روثنی میں پہلے ذکر کیا گیا،بعض واقعات بطورنمونہ چیش ہیں:

الله عفرت خالد الوجراك زمانه ميں جب جيرہ پر فتح حاصل كى تو يەمعامدە كھے كرديا:

لايهدم لهم بيعة ولاكنسية ولايمنعون من ضرب النواقيس ولامن اخراج الصلبان في يوم عيدهم. (م)

ترجمه: لین ان کے گرج اور عبات خانے برباد نہ کئے جائیں گے، نہ ان کو سکھ بجانے سے منع کیا جائے گا، نہ عید کے دن صلیب کے نکالنے سے ان کورو کا جائے گا، نہ عید کے دن صلیب کے نکالنے سے ان کورو کا جائے گا، نہ عید کے دن صلیب کے نکالنے سے ان کورو کا جائے گا، '۔

حضرت خالد بن الوليد "كايك اورمعامده كالفاظ مين:

لايهدم لهم بيعة ولاكنيسة وعلى ان يضربوا نواقيسهم في اية ساعة شاؤا من ليل اونهار الافي اوقات الصلواة وعلى ان يخرجوا الصلبان في ايام عيدهم. (١)

ترجسه: لین ان کے گر جاور عبادت خانے بربادنہ کے جائیں میں وہماز کے وہمان کے

انسما كان الصلح جرى بين السسلمين واهل الذمة في اداء الجزية وفتحت المدن على ان لاتهدم بيعهم ولاكنائسهم داخل المدينة ولاخارجها على ان تلوا من ناداهم عن عدوهم وعلى ان يخرجوا الصلبان في اعيادهم ففتحت الشام كلهاوالحيرة الااقلهاعلى هذا فللك تركت البيع والكنائس ولم تهدم. (٢)

لیعنی مسلمانوں اور ذمیوں میں جزید کی بناپر جوسلے ہوئی تھی ،اس شرط پرہوئی تھی کہ ان کی خانقا ہیں اور گر ہے شہر کے اندر ہوں یا باہر، برباد نہ کئے جا کیں گے، اور یہ کہ ان کا کوئی دخمن ان پر چڑھ آئے ، تو ان کی طرف سے مقابلہ کیا جائے گا، اور یہ کہ وہ تیو ہاروں میں صلیب نکا لئے کے مجاز ہوں گے، چنا نچہ پوراشام اور جمرہ (باستناء بعض مواضع کے) ان ہی شرائط پر فتح ہوئے، اور یہی وجہ ہوں گے، چنا نچہ پوراشام اور جمرہ (باستناء بعض مواضع کے) ان ہی شرائط پر فتح ہوئے، اور یہی وجہ ہوئے اور برباذ ہیں کئے گئے۔

خلفہ ہادی کے زمانہ میں 19ھ میں جب علی بن سلیمان مصر کا گور زمقر رہوا، تو حضرت مریم کے گرجا اور چندگر جوں کومنہدم کرادیا، ہادی نے ایک سال کی خلافت کے بعد وفات پائی ، اور ہارون الرشید تخت نشیں ہوا، اس نے علی کومعزول کرکے الے ہیں موکی بن عیسی کومعر کا گورز مقر رکیا ہموئی نے گر جوں کے معاملہ میں علماء سے استفتاء کیا، اس وقت مصر میں حضرت لیث بن سعد مقر رکیا ہموئی نے گر جوں کے معاملہ میں علماء سے استفتاء کیا، اس وقت مصر میں حضرت لیث بن سعد سب سے بزرگ عالم دین سے ، انہوں نے فتوی دیا کہ منہدم شدہ گر ہے دوبارہ تقیر کے جا تیں اس

<sup>(</sup>١) كتاب الخراج: ٨٠

لیے کہ بیٹمام کر جے خود صحابہ اور تا بعین نے تغیر کرائے تھے، چنانچیسر کاری خزانے سے تمام گرجوں کی تغییر کرائی گئی۔(۱)

🕁 اور سب ہے دلچیپ واقعہ تو دشق کی جامع مسجد کا ہے، جامع مسجد کے متصل ایک مرجا محرتها، جس كانام'' يوحنا كا گرجا'' تها،حضرت اميرمعاويه اورعبدالملك بن مروان وونول نے انے اپنے عہد حکومت میں جاہا کہ عیمائی کسی بھی قیت پرجامع مسجد کے لیے اس زمین سے وستبر دارہوجائیں،اس لیے کہ جامع مسجد تنگ رورای تھی،اوراس کی توسیع کی پیش کش کی،لیکن عیسائی راضی نہ ہوئے ، ولید کاز مان محکومت آیا تو اس نے اولاً بڑی رقم کی پیش کش کی الیکن عیسائوں نے صاف انکار کردیا، ولیدنے غصہ میں آ کرکہا کہم بخوشی نہ دو گے تو میں جبراً لے لول گا،عیسائیوں نے خواہ مخواہ ولیدکو اشتعال ولایا، کہ جوشص کسی گرے کو نقصان پہونچا تاہے وہ یاگل یا کوڑھی موجاتا ہے، ولیدنے اشتعال میں آ کرخود کدال ہاتھ میں لی اور گرجا کی دیوار ڈھانی شروع کی، اور بالآخر گرجامسجد میں شامل کرلیا گیا، حضرت عمر بن عبدالعزیز کاعهد خلافت آیا تو عیسائیوں کو انصاف کی امید بندهی اور گرجا کامقدمه ان کی خدمت میں پیش کیا، حضرت عمر بن عبدالعزیز نے ومشق کے عامل کوتحریری فرمان روانہ کیا کہ گرجا کا جو حصہ مجد میں شامل کیا گیا ہے وہ عیسائیوں کوواپس کردیا جائے،اس پرمسلمانوں کو بیحدرنج ہوا کہ ہم جس مجدمیں تماز پڑھ کیے اور اذا نیں دے کیے، اس کو کس طرح ڈھا کرشہید کردیں، آخرعیسائیوں کے پاس جا کرخوشامدیں کیس اور کہا کہ آغاز فتح میں غوط المشق کے جتنے گرجے مسلمانوں کے قبضے میں جانچکے تھے، اور اب تک ہیں وہ سب واپس كرديئے جائيں گے،ليكن تم خدا كے واسطے اس مجدكو بيالو، عيسائى كہنے سننے پرراضي ہو گئے،اور در بارخلافت کواس کی اطلاع دی گئ، چنانچہ حضرت عمر بن عبدالعزیزنے جامع مجد کے مقبوضہ ھے کی انبدامی کاروائی موقوف کرادی، اورغوطهٔ دشق کے تمام گرہے عیسائیوں کووایس کردیے (r)\_2

(۲) فتوح البلدان: ۱۲۵ر

<sup>(</sup>۱) تاریخ معرکلمقریزی: ۴۶ ماا۵،الخوم الزاهرة واقعات: ۱۷۱ه

ونیا کا کوئی ندمب یانظام قانون این عهد حکومت میں توسع وانعماف کی ایسی شاندار مثال پیش نہیں کرسکتا۔

# نع بت خانوں اور گرجا گھروں کی تغییر

اس کا ذکر ہوا کہ مصرکے بیشتر گرجا گھر اور عبادت خانے خود صحاب اور تابعین نے گرجا دل یا بت خانوں کی تغییر کرائے تھے۔(۱)

ت حضرت عبداللہ بن عباس ہے مید مسئلہ دریا فت کیا گیا توانہوں نے فتو کی دیا کہ جو شہر سلمانوں کے آباد کردہ ہیں وہاں دوسرے اہل غد ہب کواپنا عبادت خانتھیر کرنے کاحی نہیں ہے، البتہ قبل ہے آباد علاقوں ، اور شہروں میں ذمیوں سے معاہدہ کے مطابق عمل کیا جائے گا۔ (۲)

لیکن بیفتو کا کسی مخصوص تناظر میں تھا، یا اور کوئی بات تھی، بعد کے اووار میں عام طور براس فتو کی برعمل نہیں ہوا، خاص اسلامی شہروں میں بے شار گرجے، بت کدے، اور آتشکدے بنائے گئے، بغداد خاص مسلمانوں کا آباد کیا ہوائہ ہے، وہاں کے گرجوں کے نام بھم البلدان میں بکثرت ملئے ہیں، قاہرہ کے تمام گرجے عہداسلامی، میں بنے۔

کے بیٹیس نے جو ۳۲۳ھ میں اسکندریہ کالارڈبشپ تھا اپنی کتاب میں جو عربی زبان میں ہے ، اور جس کو پروفیسر پوکاک نے لاتینی ترجمہ کے ساتھ شائع کیا ہے، اس قتم کے بہت سے گرجوں کا نام اور ان کے حالات لکھے ہیں:

ہے ہشام بن عبدالملک کے عہد حکومت میں عراقین کے گورنر خالد بن عبداللہ تسری نے اللہ میں عبداللہ تسری نے اللہ تسری اللہ اللہ کے عہد حکومت میں عراقیں کے اللہ تعمیر کرایا۔

<sup>(</sup>۱) تاریخ معرللمقریزی: ج۲راا۵

<sup>(</sup>۲) كمّاب الخراج: ۸۸

جڑ عضد الدولة جوبوا نامور شہنثاه گذراہ، اور نہایت صاحب نفل و کمال تھا اسپنے وزیر نفر بن ہارون کو چرج اور گرجاؤں کے بنانے کی عام اجازت دی تفی، چنانچہاس نے الاسپی میں پوری سلطنت میں کثرت سے چرج اور گر ہے تعمیر کرائے۔(۱)

#### ندمبی عبدے اور اوقاف:

مسلمانوں نے عبادت خانوں کے عہدوں اوران کے اوقاف سے بھی کوئی تعرض نہیں کیا اوران کوئلی حالہ چھوڑ دیا۔

المجلح حفرت عمروبن العاص نے مصرفتح کیا تو گرجاؤں کی موقو فداراضی بحال رہے دیں چنانچیاں شم کی اراضی ہے ہے۔ ان کی مقدار پچپیں (۲۵۰۰۰) ہزار قدان تھی۔(۲) چنانچیاں شم کی اراضی ہے ہے تک موجود تھیں،ان کی مقدار پچپیں (۲۵۰۰۰) ہزار قدان تھی۔(۲) جمہ بن قاسم نے سندھ فتح کیا تو برہمنوں کو بلا کر جواعلان کیا،اس کا تذکر ومورخ علی بن حامد نے اپنی تاریخ سندھ میں کیا ہے:

''تم لوگ اپنے معبودوں کی عبادت کرد، اپنے غریبوں کے ساتھ حسن سلوک کرد، اپنے مذہبی تہوار مناؤ، ادرا بی تمام رسموں کو بجالا، جوتمہارے آباء واجداد کرتے تھے، اور برہمنوں کے لیے جوتمہارے یہاں نظام مال ہے اس کو بدستور باقی رکھو''۔

ہنیامن مصر میں عیسائیوں کے بڑے فہ ہی عہدہ'' پیٹریارک'' پر فائز تھا، گرمصر پر ایرانیوں کے بڑے فہ ہی عہدہ'' پیٹریارک'' پر فائز تھا، گرمصر پر ایرانیوں کے تسلط کے زمانے میں بھاگ گیا تھا اس کوعہد اسلامی میں خود حضرت عمر و بن العاص نے معمد کے مہدے پر مامور کیا۔ (۳)

اسلامی قانون کے مطابق اگر کوئی عیسائی گرجابنانے کی دصیت کرجائے تو اسلامی عدالت اس دصیت کوجائز تسلیم کرتی ہے، لیکن اگروہ مسجد بنانے کی دصیت کریے تو نا جائز قرار پائے گی۔ (۴)

<sup>(</sup>۲) تاریخ معرللمقریزی: چ۲ ۱۹۹۸

<sup>(</sup>۱) این اثیرواقعات: ۱۹سیر

<sup>(</sup>٤٧) و يكفيّ مدايه باب ومية الذي: جهم ١٤٢٧

جی حضرت ابو بکر کے عہد خلافت میں ایک عورت مسلمانوں کی ہجو میں اشعار گاتی تھی،

ہم مسلمان افسر نے اس جرم کی پاواش میں اس کے ہاتھ کا ان دیے، تو حضرت ابو بکر نے اس افسر

موط الکھا کہ اگروہ عورت مسلمان تھی تو کوئی معمولی سزادی چاہئے تھی، اورا گردی تھی تو جب ہم نے

اس کے شرک اور کفر کونظرا نداز کر ویا ہے، تو ہجو تو بہر حال اس سے کمتر چیز ہے۔ (۱)

مسلمانوں کی اس بے نظیر مذہبی روا داری کا اعتراف قدیم عیدا ئیوں نے بھی کیا ہے۔

مسلمانوں کی اس بے نظیر مذہبی روا داری کا اعتراف قدیم عیدا ئیوں نے بھی کیا ہے۔

کی حضرت عثمان کے زمانے میں مرد کا '' پیٹریارک'' Jesuah تھا، اس نے ایرا ان کے

لارڈ بشب Simeon کو جو خط لکھا اس میں بیالفاظ تھے:

عرب جن کوخدانے اس وقت جہان کی بادشاہت دی ہے، عیسا کی ند جب پر حملہ نہیں کرتے بلکہ برخلاف اس کے وہ ہمارے ند جب کی امداد کرتے ہیں، ہمارے پادر یوں اور خداوند کے مقدسوں کی عزت کرتے ہیں اور گرجوں اور خانقا ہوں کے لیے عطیے دیتے ہیں''۔

# اسلامي حكومت مين غيرسلم اصحاب كمال كي توقير:

عموماً تحمران توم مفتوح توموں کوجانوروں سے زیادہ ورجہ نہیں دیتی، ہندوآرین، ہندوآرین، ہندوآرین، ہندوستان میں آئے تو یہاں کے اصلی باشندوں کواس طرح خاک میں ملادیا کہ خودان کو بھی شودر کے بندوستان میں آئے تو یہاں نے اصلی باشندوں کو اورا غلام بنار کھاتھا، مگراسلامی حکومتوں نے لقب سے عار ندر ہا، رومن نے تمام مفتوحہ قوموں کو گویا غلام بنار کھاتھا، مگراسلامی حکومتوں نے مسلمانوں اور ذمیوں کومساوی حیثیت دی۔

حین بن اسحاق، پوحنا بن ماسویہ، ابوالحق صافی، کا تذکرہ اسلامی تاریخ کی کتابوں میں بوئی عظمت سے کیا گیا ہے، نمونہ کے طور برصرف ایک مثال پیش ہے، ابن النمیذ بغداد کا ایک معزز عیسائی تھا، علی کیا گیا ہے، نمونہ کے طور برصرف ایک مثال پیش ہے، ابن النمیذ بغداد کا ایک معزز عیسائی تھا، اس کوسلطان الحکماء کے لقب سے مخاطب کر کے یہ مماد کا تب جوسلطان صلاح الدین کا میر منتی تھا، اس کوسلطان الحکماء کے لقب سے مخاطب کر کے یہ الفاظ کھے ہیں:

ورايته وهوشيخ بهى المنظر، حسن الرواء، لطيف الروح، بعيد الهم، عالى الهمة، مصيب الفكر، حازم الرائ، وكنت اعجب في امره كيف حرم الاسلام مع كمال فهمه وغزارة علمه. (١)

میں نے اسے دیکھا وہ ایک پیرخوش شکل ، شاندار شخصیت کا مالک ، لطیف روح ، دوررس تگاہ والا ، عالی ہمت ، صائب الفکر ، اور مختاط رائے رکھنے والاشخص تھا، مجھے جیرت ہوتی تھی کہ اس قدر وسعت علم ، اور کمال فہم کے باوجودوہ اسلام جیسی نعت عظمٰی سے محروم کیسے رہا؟
کیا کوئی قوم کسی دوسر ہے وم کا ذکر اس سے زیادہ مدح اور تعریف کے ساتھ کر سکتی ہے؟

# غیرمسلمول کوسر کاری عبدے اور مناصب:

سرکاری اعزازات ،اورعہدوں میں بھی بھی نمیوں کے ساتھ امتیازی سلوک روانہیں رکھا گیا، بلکہ بعض اسلامی حکومتوں نے تو مروت ومراعات کاریکارڈ قائم کردیا،مثلاً

جی خلافت عباسیہ کے دربار کا خاص آئین بیتھا کہ سی خص کا نام دربار میں لقب یا کنیت کے ساتھ نہیں لیا جاسکتا تھا ،اوراس قاعدے سے کوئی بہت زیادہ ہی بردی عزت ومرتبہ کا آدم مشتی ہوسکتا تھا، اکثر بردے علماء بھی اس آئین سے مشتی نہیں تھے، اس کے باوجود مامون الرشید ، جریل بن تخییثوع کا نام دربار میں کنیت کے ساتھ لیتا تھا،اس کو دربار میں خاص الخاص مقام حاصل تھا ، جریل بن تخییثوع کا نام دربار میں کنیت کے ساتھ لیتا تھا،اس کو دربار میں خاص الخاص مقام حاصل تھا ، مامون نے کہدر کھا تھا کہ جھے تک کوئی عرضی جریل کے توسط ہی سے پہونے سکتی ہے۔

ہے۔ متوکل باللہ کے دربار میں بختیثوع کوا تنا اونچا مقام حاصل تھا کہ دربار میں وہ خود رہمتوکل'' کاسالباس پہن کرآتا تھا،اورا کٹرمجلسوں میں متوکل کے زانو سے زانو ملا کر بیٹھتا تھا۔

اس کے دستخط سے جاری ہوتا تھا، معتصم اللہ کے یہاں بیہ مقام حاصل تھا کہ معتصم کا ہر فرمان اس کے دستخط سے جاری ہوتا تھا، معتصم اس کے اعز از واکرام میں حد درجہ غلوبہندتھا۔

المعتقد بالله كوربار مين جهال تمام وزراء وامراء وست بسته كفر سربت سخة مور سربت سخة مور سربت سخة مور سربان بن مر و الله فابت بن قرق كو بينضنى جازت هى ، ايك ون معتقد بالله فابت بن قرق كو بينضنى جازت هى ، ايك ون معتقد بالله فابت بن قرق كر باتها وفحة معتقد نے اپنا ہاتھ محینے لیا ، فابت خوف سے كانب اتھا ، معتقد نے ہا دو میں ہم میرا ہاتھ تھا رہے ہاتھ كے او پرتھا ، ليكن چونكه تم علم وفقل میں محص بردھ كر ہواس ليے تمها را ہاتھ او پر ہونا جا ہے۔

اسلام کے ابتدائی عہد حکومت میں بھی ذمیوں کے لیے نوبی ملازمت اور دیگر بعض عہد وں کے لیے نوبی ملازمت اور دیگر بعض عہد وں کے لیے راہ کھلی ہوئی تھی ، خراج اور مالگذاری جیسے اہم مالی حکموں اور دفاتر پرعمو ما عیسائی اور آتش پرست قابض تھے، یہاں تک کہ اس دفتر کی زبان بھی لا طینی اور فارس اور قبطی رہی ، شام میں کھھے تک دفتر خراج لا طینی زبان میں تھا، اس وقت انتسنسا س نامی ایک عیسائی اس محکمہ کا افسر تھا، عراق کا دفتر حجاج بن یوسف کے زمانہ میں فارس سے عربی زبان میں نتقل ہوا، اور وہ بھی اس وجہ کہ دفتر خراج کے میر فتی نے جوآتش پرست تھا اور جس کا نام فرخ زادتھا، غرور آمیز لیجوں میں بید دوگئی کہ دفتر خراج کے میر فتی نے جوآتش پرست تھا اور جس کا نام فرخ زادتھا، غرور آمیز لیجوں میں بید دوگئی کہ کا نام کر نیات واصطلاحات کے لیے کفایت کیا تھا کہ عربی زبان اس قابل نہیں کہ حساب کی تمام جزئیات واصطلاحات کے لیے کفایت کر سکے سینے اور محکم الگ الگ نہیں تھے، اس لیے کر سکے سینے اور محکم الگ الگ نہیں تھے، اس لیے ان کی تقسیم کا بھی کوئی سوال نہیں اٹھ تا تھا، سب سے پہلے تقسیم بوئی تنظیم پردی تنظیم پردی تو میں وہ کہ می کوئی سوال نہیں اٹھ تا تھا، سب سے پہلے تقسیم بوئی نظر پر حضرت امیر معاویہ کے عہد میں ہوئی اور کی دور کے وہ کی عہدوں کا مستحق قرار دیا گیا۔

کا حاکم مقرر ہوا۔ (۱)

کا حاکم مقرر ہوا۔ (۱)

<sup>(</sup>١) تاريخ ليقوني ذكر حكومت معاوية

جد عبدالملک بن مروان خلیفهٔ اموی کا چیف سکریٹری (کا تب) ابن سرجون ایک عیسائی تھا۔ عیسائی تھا۔

ہ دولت عباسیہ میں ابواسحاق صابی ایک ممتاز عہد بدار تھا، ابن خلکان وغیرہ نے اس کے فضل و کمال کی بڑی تعریف کی ہے۔

ہے سلطنت ویلم کاسرتاج عضدالدولیۃ جوشہنشاہ کے لقب سے پکاراجا تا تھا،اس کا وزیرِ اعظم ایک عیسا کی تھاجس کا نام نصر بن ہارون تھا۔

اوراس میں صرف ''اکبر' کی ہی خصوصیت نہتی ، بلکہ جہاں گیر، شاہ جہاں ، اور عالمگیر سب نے اوراس میں صرف ''اکبر' کی ہی خصوصیت نہتی ، بلکہ جہاں گیر، شاہ جہاں ، اور عالمگیر سب نے ہندوؤل کو بڑے بڑے عہدے دیئے، شاہ جہال کے دربار میں سب سے بڑا منصب نہ (۹) ہزاری تھا، یعنی وہ ارکان سلطنت جن کونو ہزار سواروں کے رکھنے کی اجازت تھی ، اس سے نیچے ہفت بزاری تھا، اس عہدے پر مہابت خان خانخانان ممتاز تھا، اس کے نیچ پنجرزاری ، وچار ہزاری وغیرہ تھا سے درجہ کے مناصب پر مسلمانوں اور ہندؤل کی تعداد قریب قریب برابر تھی ، شاہ جہاں نامہ میں جن ہندو درجہ کے مناصب پر مسلمانوں اور ہندؤل کی تعداد قریب قریب برابر تھی ، شاہ جہاں نامہ میں جن ہندو عہد بیداروں کا ذکر آیا ہے ، ان میں بعض حسب ذیل ہیں۔

ینج ہزاری کے منصب پر درج ذیل ہندو فائز تھے۔

راجا جگت سنگھ، آگج سنگھ، را دُرتن ہا دُڈا، جھجار سنگھ، مالو جی دکنی ، اور دا جی رام دغیرہ۔ چار ہزاری کے منصب پر میلوگ تھے۔

راجه پیخل داس، بھارت بندیلہ،راؤسور،جگد پورائے،ہمیر رائے،وغیرہ۔

گیارہ ہندوافسر دو ہزاری، بارہ ڈیڑھ ہزاری، سولہ ایک ہزاری، آٹھ نہ صدی، گیارہ ہشت صدی، اور آٹھ ہفت صدی تھے، اور ان سے نیچ کے عہد بدار تو بے شار تھے۔

# غيرسكم افليتول كےساتھ عالمگيراور ٹيپو كامعامله

یہاں رک کرعہد عالمگیری کے بعض خصوصی فرامین واحکام پرایک نظر ڈال لیں جس سے
اندازہ ہوتا ہے کہ عالمگیراورنگ زیب غیر مسلم رعایا کے حق میں کس قدر فراخ دل اور انصاف پند
تھے۔ بعض شدت پندعناصر کی طرف سے عرصہ سے یہ بات اٹھائی جارہی ہے کہ عالمگیر کڑ مسلم
پرست اور ہندوئش با دشاہ تھا اس نے ہندؤں پر بردے مظالم کئے ، ٹیپوسلطان شہید کے بارے میں
بھی اس تشم کی بات کہی جاتی ہے ، ذیل میں ہم ڈاکٹر بی این پانڈے کی کتاب ' ہندومندراور اورنگ
زیب کے فرامین' سے پچھا قتباسات پیش کرتے ہیں، جن سے عالمگیراور ٹیپوسلطان کے فراخدلا ندرویہ
پر بھر پورروشنی پڑتی ہے اور ان پراڑ ائی جانے والی سیاہ دھول صاف ہوجاتی ہے۔

کتاب کے شروع میں محترم مولا نا عطاء الرحمٰن قاسمی مدظلہ ( ناشر کتاب ) کا قیمتی پیش لفظ ہے، فرماتے ہیں :

عالمگیراورنگ زیب اورشہیدوطن ٹیپوسلطان، تاریخ ہندی وہ مظلوم شخصیتیں ہیں جنہیں انگر برخمون اور برطانوی عہد کے ضلع گزیٹر کے مرجوں نے بت شکن ہندوکش اور ظالم وجاہر بادشاہ کی حیثیت سے مشتہراور متعارف کرایا ہے، اور سب سے تعجب خیز بات بہ ہے کہ آزاد ہندوستان کے غلام مورخوں نے اسے بلاچوں و چرا قبول بھی کرلیا ہے، بقول مولا ناشبکی ہندوستان کے غلام مورخوں نے اسے بلاچوں و چرا قبول بھی کرلیا ہے، بقول مولا ناشبکی

حمہیں لے دے کے ساری داستان میں یا دہ اتنا کہ عالمگیر ہندو کش تھا، ظالم تھا، سمگر تھا

حقیقت حال یہ ہے کہ ان دونوں حکمرانوں نے اپنے قلم رومیں ہندور عایا کے ساتھ وہ دسن سلوک کیا ہے جس کی نظیر تاریخ ہند میں نہیں ملتی ہے۔

اورنگ زیب اور ٹیپوسلطان کو متعصب و تنگ نظر کہنے والے فاصل مورجین اور یو نیورٹی کے یروفیس حصرات میں جول جاتے ہیں کہ ان کے دور حکومت ہیں مندروں اور گوردواروں کوجتنی

جامیریں دی تی ہیں شایدہی کسی اور راجہ و مہاراجہ کے دور میں دی تئی ہوں، دور جانے کی خرورت

نہیں خود قلعہ معلیٰ لال قلعہ) کے سامنے جاندنی چوک کے مشرتی کنارے پر واقع جین مندر کے

پاری کو اور نگ زیب کی طرف سے باضابطہ و ظیفہ دیا جاتا تھا، اور بیسلسلہ سلطنت مغلیہ کے آخری

پاری کو اور نگ زیب کی طرف سے باضابطہ و ظیفہ دیا جاتا تھا، اور بیسلسلہ سلطنت مغلیہ کے آخری

چراغ بہا در شاہ ظفر تک جاری رہا، اور اس مندر کی پیشانی پر فاری کتبری ہے کے بہت بعد تک نصب

حراغ بہا در شاہ ظفر تک جاری رہا، اور اس مندر کی پیشانی پر فاری کتبری ہے کے بہت بعد تک نصب

رہا ہے، جس کو دیکھنے والے آج بھی دہلی میں موجود ہیں، اور نگ زیب نے تر بہت (بہار) کا بھی

دورہ کیا تھا۔

چپارن کامشہور تاریخی مقام گیاتھا جو بھی ہڈسٹوں کا مرکز تھا، کہاجا تا ہے کہ یہاں گوتم بدھ بھی آئے تھے، آج بھی وہاں بدھوں کے آثار موجود ہیں، لوریا ہیں واقع مہارا جہاشوک کی لاٹ پردھن جانب تقریبا فریز ھفٹ او پرکلمہ طیبہ کندہ کیا گیا ہے، اوراس کے بالکل برابر نیچے نہایت ہی عمدہ خط میں مجی الدین اورنگ زیب عالمگیر غازی الے وائے کندہ ہے، عالمگیر نے عالبًا اس اثنا سفر میں جنپیا مٹھ، ارے راج مٹھ اورا ندروامٹھ کو جا گیریں دی تھیں، آج بھی ان مٹھوں کے نام کئی گئی ہزار جبیلیا مٹھ، ارے راج مٹھ اورا ندروامٹھ کو جا گیریں دی تھیں، آج بھی ان مٹھوں کے نام کئی گئی ہزار بیکھے زمین ہیں، اوران کے اصلی مہنوں کے پاس اورنگ زیب کے فرامین محفوظ ہیں، اوران میں بومٹھوں کی بات ہے جب محر م بعض فرامین کی نقول جبپار ان کے مشہور و کیل عزیز ہاشمی صاحب کے پاس بھی ہیں، جومٹھوں کی اراضی کے تھے، بیان دنوں کی بات ہے جب محر م اراضی کے تازعات کے موقع پرعدالت میں داخل کئے تھے، بیان دنوں کی بات ہے جب محر م

مشہور تاریخی ضلع مؤگیر میں خانقاہ رحمانی سے پچھ فاصلے پر سیتا کنڈ ہے، جہاں گرم پانی کا چشمہ اہلنا ہے، جوالک تفریحی مقام ہے، جس کو دیکھنے کے لیے دودراز کے علاقوں سے لوگ آئے جشمہ اہلنا ہے، جوالک تفریحی مقام ہے، جس کو دیکھنے کے لیے دودراز کے علاقوں سے لوگ آئے ہیں، جھے بھی وہاں جانے کا اتفاق ہوا ہے، جب میں وہاں حاضر ہواتو سیتا کنڈ کے نگراں پنڈتوں نے جھے سے بیان کیا کہ میتا کنڈ کے لیے اور نگ زیب بادشاہ نے قالبا + مےربیکھ زمین دقف کی ہے، مارے بوٹے پیٹرت کے پاس عائمگیر کا شاہی فرمان موجود ہے۔

فاری کے مشہورادیب برادرم پروفیسرشریف حسین قاسی صاحب صدر شعبہ فاری دلی

بونیوسی نے جھے سے بیان فرمایا کہ سال گذشتہ کسی نے ایک اگر برعورت کو (جو درامل ایک اسکارتھی) میرے پاس بھیج دیا، جب وہ میرے پاس آئی تو کہنے گئی کہ بیں سلم حکر انوں کی طرف سے مندروں کودی گئی جا گیروں کے متعلق فرامین پرکام کررہی ہوں اس تعلق سے بیس نے ہریانہ کے مندروں اور مشوں کا سروے کیا ہے، بیس نے ہرقد یم مندر کے بچاری سے رابطہ قائم کیا اور ان سے استفسار کیا کہ آپ کے پاس کوئی شاہی فرمان ہوتو جھے از راہ کرم دکھا ئیں، جھے اگر بر سمجھ کر ہرمندر کا بچاری اپنے اپنے مندر کے پرانے کا غذات لاتے ہے، بیس اپنے کیمرہ سے ان کا فوٹو لیتی تھی، اور اصل کا غذات ان کو واپس کر دیتی تھی، چلتے دقت تھوڑ ا بہت بیسہ بھی دے دیتی تھی، و فوٹو لیتی تھی، اور اصل کا غذات ان کو واپس کر دیتی تھی، چلتے دقت تھوڑ ا بہت بیسہ بھی دے دیتی تھی، جس سے وہ خوش ہوجاتے تھے، بیس آپ سے چاہتی ہوں کہ ان فرامین کا خلاصہ تحریر کر دیں، بیس فرائی سے ناواقف ہوں۔

برا در موصوف نے انگریزعورت سے کہا کہ میں دو تین روز میں ان فرامین کا خلاصہ تیار کر دوں گا،آپ دو تین روز کے بعد آ کرلے جا کیں۔

پروفیسر شریف حسین قائی صاحب نے ان فرامین کانوٹوفرصت کے اوقات میں و کھنا شروع کیا توان میں پچھفرا مین ہندی میں تھے اور پچھننگرت میں تھے اور نیا دوتر فاری میں تھے، ان فاری فرامین کا خلاصہ لکھنے کے بعدان کوشار کیا تو ۲۰۰۰ رسوفاری فرامین تھے، بیصرف ہریانہ کے مندروں کوسلم سلاطین وامراء کی طرف سے دیئے گئے تھے، جوعطیات وجا گیروں سے متعلق تھے، حسب وعدہ دوتین روز کے بعد جب وہ انگریز عورت آئی تو پروفیسر فدکور نے تمام فرامین کا خلاصہ جو تیار کررکھاتھا پیش کردیا، جس سے وہ بہت متاثر ہوئی اور بطور معاوضہ بچھ دینا جا ہی تو پروفیسر شریف حسین قاسی صاحب نے اپنی خاندانی وظبی شرافت کا جوت دیتے ہوئے فرمایا کہ میں غیر ممالک کے حسین قاسی صاحب نے اپنی خاندانی وظبی شرافت کا جوت دیتے ہوئے فرمایا کہ میں غیر ممالک کے لوگوں سے وئی معاوضہ بیس فیرائی وظبی شرافت کا جوت دیتے ہوئے فرمایا کہ میں غیر ممالک کے لوگوں سے وئی معاوضہ بیس فیرائی وظبی شرافت کا شہوت دیتے ہوئے فرمایا کہ میں غیر ممالک کے لوگوں سے وئی معاوضہ بیس فیرائی وظبی شرافت کا شہوت دیتے ہوئے فرمایا کہ میں غیر ممالک کے لوگوں سے وئی معاوضہ بیس فیرائی وظبی شرافت کا شہوت دیتے ہوئے فرمایا کہ میں غیر ممالک کے لوگوں سے وئی معاوضہ بیس فیرائی وہوئی متاثر ہوئی۔

مسئلہ یہ ہے کہ جب ہریانہ سے تین (۳۰۰) سواصلی فرامین برآمد ہوسکتے ہیں ،جوایک چھوٹاسا صوبہ ہے تو پورے ہندوستان میں کتنے فرامین ہوں گے؟اس کی صحیح تعداد کااعدازہ ہندوستان کے تمام مندروں اور گور دواروں کا سروے کرنے کے بعد ہی کیا جاسکتا ہے، گرسوال میہ ہندوستان کے تمام مندروں اور گور دواروں کا سروے کی ایسے دور میں جب کہ تعصب و تنگ نظری ہے کہ بیمشکل و بخص کا م کون سرانجام دے گا اور وہ بھی ایسے دور میں جب کہ تعصب و تنگ نظری کا ماحول اپنے جوبن پر ہے۔

مشہور مجاہد آزادی اور گاندھیائی لیڈر ڈاکٹر بشم مرناتھ پانڈے سابق گورنراٹریسے ڈاکٹر تیج بہادر سپر و کے ایما پرعالمگیراورنگ زیب کی طرف سے ہندومندروں کودیئے گئے فرامین ودستاویزات (برائے جاگیر وعطیات) پرکام کیاتھا، ڈاکٹر صاحب نے بڑی محنت ولگن کے ساتھ ملک کے متنف مندروں سے عالمگیری فرامین حاصل کئے، اوران کو برادران وطن کے سامنے پیش میں اورنگ زیب کا ایک نیاچ ہرہ ملک کے سامنے آیا۔

ڈاکٹر بی، این، پانڈے نے ۲۹رجنوری کے ۱۹ یکو ہندوستانی پارلیمنٹ میں انگریز مورخوں
کی فقنہ پردازیوں اورشرانگیزیوں پراظہار خیال کرتے ہوئے اورنگ زیب کو بت شکن اور ہندوکش
ہونے کے بجائے مندروں اور گوردواروں کو جاگیریں اورعطیات دینے والے بادشاہ کے
روپ میں چیش کیا تو تمام ارکان پارلیمنٹ پرسکتہ طاری ہو گیا اور کسی کے اندران کی مخالفت کی
ہمت نہ ہوسکتھی۔

ڈاکٹر بی ،این، پانڈے نے عالمگیری طرح شہید وطن ٹیپوسلولان پربھی معرکۃ الآراءکام
کیااوراس شہید وطن پراگریزوں کی طرف سے عائد کئے گئے الزامات وا تہامات کا مدلل جواب دیا،
بڑے افسوس وصدمہ کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ ایک طویل عرصہ سے منصوبہ بند طریقہ سے اسلامیان
ہند کی روشن و تا بناک تاریخ کوسنح کرنے کی فدموم سازش کی جاتی رہی ہے، اور کیسے کیسے فاضل
مورخ اور پروفیسر حضرات محض کی سنائی باتوں کوفقل کرکے نئی نسل کے ذبین و د ماغ کومسموم کرتے
رہے ہیں،اور ہندومسلم اتحاد و بجہتی کی فضا کو خراب کرتے رہے ہیں،جس کی تفصیل خود پانڈے جی
کی زبانی سنے!

''ای طرح ٹیپوسلطان کے متعلق بھی نگ روشی ملی ۱۹۲۸ء میں میں ٹیپوسلطان کے سلسلے میں

الد آباد میں پھے تاریخی جیمان مین کررہاتھا، ایک دن دو پہرکوانیگلوبگالی کالج کے پھے طلباء آئے اور انہوں نے بیدرخواست کی کہ میں ان کے ہسٹری ایسوی ایشن کا افتتاح کردوں، چوں کہ وہ کالج سے سیدھے آئے تھے، تو ان کے ساتھان کی کتابیں بھی تھیں، میں ان کتابوں میں سے ہندوستان کی تابین بھی تھیں، میں ان کتابوں میں درج تھا دہ تین تاریخ کے ورق النے لگا، جب میں ٹیپوسلطان کے سبتی پر پہنچا تو دیکھا کہ اس میں درج تھا در تین بڑار پر ہمنوں نے اس لیے خود کئی کرلی کہ ٹیپوسلطان انہیں زبردی مسلمان بنانا چاہتا تھا، میں نے ہرار پر ہمنوں نے اس لیے خود کئی کرلی کہ ٹیپوسلطان انہیں زبردی مسلمان بنانا چاہتا تھا، میں نے مورخ کانام ویکھا تھا مہامہو پا دھیا نے ڈاکٹر ہر پر سادشاستری ،کلکتہ یو نیورٹی کے سنسکرت دُیار نمنٹ کے صدر۔

دوسرے دن ہی میں نے انہیں خط لکھا ادران سے التجا کی کہ مہر پانی فرما کر جھے یہ اطلاع ویں کہ بیہ واقعہ انہوں نے کہاں سے لیا، چار باریا دد ہانی کے بعد انہوں نے مجھے اطلاع دی کہ یہ واقعہ انہوں نے میسورگزییٹر سے لیا ہے۔

میسور گزییری کوئی جلد ندالہ آباد میں ملی نہ کلکتہ میں ، میں نے ڈاکٹر ( تیج بہادر ) سپرو کے مشورے سے اس کے متعلق میسور کے دیوان سرمرزااساعیل کوخط لکھا ،سرمرزااساعیل نے میراخط یو نیورٹی کے وائس جانسلرسر برحیند رناتھ سیل کے پاس بھیج دیا ،سیل صاحب نے جھے اطلاع دی کہ میرادہ خط انہوں نے پروفیسرسری کانتیہ کے پاس بھیجا ہے، جواس وقت میسور گزیئر کوایڈٹ کررہ بیر، ایک ہفتے کے بعد پروفیسرسری کانتیہ نے باس بھیجا ہے، جواس وقت میسور گزیئر میں یہ واقعہ کہیں نہیں ہیں ، ایک ہفتے کے بعد پروفیسرسری کانتیہ نے جھے اطلاع دی کہ میسور گزیئر میں یہ واقعہ کہیں نہیں ہے، تاریخ کی وہ کتاب اثر پردیش ، بہار، اڑیہ، بنگال اور آسام کے ہائی اسکول کی تلسف بکھی ، لاکھوں معصوم اڑے ہرسال اس کتاب کویڑھتے ہیں اس واقعہ کاان کے دل پر کیا اثر ہوتا ہوگا ؟

میں نے پروفیسرسریانتیہ کولکھا کہ وہ مہر بانی فر ماکر مجھے اطلاع فر ما کیے پیوسلطان میں کہ ٹیپوسلطان میں کیا تعصب تھا؟ مجھے پھراطلاع دی گئی کہ ٹیپوسلطان کا سپہ سالار کرشنا اور برہمن تھا، اور اس کا وزیر اعظم بورنیہ بھی برہمن ، پروفیسر کانتیہ نے ۱۵۱ رمندروں کی فہرست بھیجی جنہیں ٹیپوسلطان ہرسال سے تھے مری گری کے اور چڑھا وا بھیجا کرتا تھا، خود ٹیپوسلطان کے قلعے کے اندرسری رنگنا تھ کا مندرتھا، بجھے سری گری

مٹھ کے جگت گروشکر آ چار یہ کے ٹیپوسلطان کے نام کھے ہوئے ایک درجن کنڑ زبان کے خطوط کی فوٹو کا پی بھیجی گئی،جس سے ظاہر ہوتا تھا کہ آ چار یہ ادر ٹیپوسلطان بیس بے حدمجت تھی، اپنے زمانے کے ہندوستان کے راجا وس اور نو ابوں میں ٹیپوسلطان اور اس کے والد ہی ایسے خص تھے جنہوں نے انگریزوں کے ساتھ انگریزوں کے ساتھ انگریزوں کی گئی بار جنگ ہوئی، اور آخر میں ایک بہا دروطن پرست کی طرح لڑتے ہوئے اس نے شہادت حاصل کی، نامعلوم لاشوں اور آخر میں ایک بہا دروطن پرست کی طرح لڑتے ہوئے اس نے شہادت حاصل کی، نامعلوم لاشوں کے ڈھیرسے جب اے کھوج کر ذکالا گیا تو انگریز جزل نے دیکھا کہ اس نے تکوار کی مٹھ کو مضبوطی سے یکڑرکھا تھا!

میں نے بیتمام خط و کتا بت کلکتہ یو نیورٹی کے وائس چانسلرکوجیجی اوران سے درخواست کی کہا گروہ اس خط و کتا بت مطمئن ہیں کہ شاستری کی کتاب میں دیا ہوا واقعہ غلط ہے تو اس پر کاروائی کریں ورنہ بیخط و کتا بت مجھے واپس کردیں، بہت جلد نہ صرف وائس چانسلر کا جواب آیا بلکہ اس کے ساتھ ساتھ ان کا تھم نامہ بھی آیا کہ شاستری کی تاریخ کی کتاب ہائی اسکول سے فارج کی جاتی ہے۔

موجودتیں ہے تو جھے معلوم نیس ہے کہ میں نے بیدوا تعدکہاں سے قل کردیا ہے؟

اس تقریب میں ڈاکٹر پانٹرے نے میہ میں میان کیا کہ میں نے پروفیسر کانتیہ کولکھا کہ میں سے بروفیسر کانتیہ کولکھا کے میہ سلطان کے تعصب ویک نظری کے تعلق سے کوئی واقعہ میں درگر بیٹر میں ہوتو ضرور مطلع کیا جائے پروفیسر کانتیہ کا خطآ یا کہ بیٹرہ سلطان بڑا منصف، عادل اور سیکولر بادشاہ تھا اس کے دور میں کوئی ایک واقعہ بھی الیانہیں ملتا کہ جس سے اس کو متعصب اور تگ نظر قرار دیا جا سے، صرف ایک واقعہ کر بیٹر میں میں فہ کور ہے جس سے متعصب ویک نظر کہا جاسکتا ہے دہ یہ ہے کہ میسور کے ایک علاقہ کورگ میں جیموثی ذاتی کے ہندوؤں کے منطالم وشدا کر سے متعصب ویک ذاتی کے ہندوؤں کے منطالم وشدا کر سے متعالی فر ہی تجوثی ذاتی کے ہندوؤں کے منطالم وشدا کر سے متعالی فر ہایا تجول کرنے جارہے تھے، جب بادشاہ کواس کی اطلاع ملی تو وہاں کے لوگوں کو در بار میں طلب فر مایا اور کہا کہ میں کیاس رہا ہوں کہ تم لوگ عیسائی فد ہب اختیار کرنے جارہے ہو، ان لوگوں نے ایک زبان ہو کر کہا کہ حضور بادشاہ سلامت عیسائی فد ہب اختیار کرنے جارہے ہیں، آپ کو میصور کا اطلاع ملی ہے۔

ٹیپوسلطان نے ان لوگوں کو مجھایا کہتم لوگوں کواپنے آبائی دھرم (ہندو فدہب) پر قائم رہنا چاہئے، نئے فدہب کواختیار کرنے سے پر ہیز کرنا چاہئے، تم لوگ اپنے اپنے گھروں کو جاؤ، اس پرغور وفکر کرو پھر مجھے اطلاع کرو۔

چندروز کے بعد پھر یہ لوگ آئے اور بادشاہ سے کہا کہ حضورہم نے عیمائی ندہب کواختیار کرنے کا فیصلہ کرلیا ہے، ہمیں اس کی اجازت دے دی جائے بادشاہ نے پھر سمجھایا کہ دیکھوتم لوگوں کواپیخ آباء داجداد کے ندہب کوئیں چھوٹر نا چاہیئے اور اپنے قدیم ندہب پرقائم رہنا چاہئے اور اگر تم لوگوں نے تہدیلی ندہب کا فیصلہ کرئی لیا ہے تو سات سمندر پار کا فدہب اختیار کرنے کے بجائے لوگوں نے تہدیلی فدہب کواختیار کرنا چاہئے، چنا نچہ انہوں نے اپنے بادشاہ کا فدہب اختیار کرلیا، بس ایک بادشاہ کے فدہب کواختیار کرلیا، بس کے علاوہ کوئی اور دا قدیمیں ملتا ہے، جس سے اس کو متعصب قرار دیا جاسکے۔

ڈاکٹر بی این پانڈے زندگی بھراورنگ زیب عالمگیراورشہیدوطن ٹیپوسلطان کی مدافعت کرتے رہے اوران کے خلاف بولنے اور لکھنے والوں کومدل جواب دیتے رہے، آخرعمر میں باوجود پیرانہ سالی وضعیف العمری کے جب بھی کسی ساسی ،ساجی اور ثقافتی جلسہ میں شریک ہوتے تو اورنگ زیب اور ٹیپوسلطان کی طرف سے مندروں اور مٹھوں کودیئے گئے وظا کف اور جا گیروں کا ذکر ضرور کرتے تھے اور ان مسلم سلاطین کا نام بوی عظمت کے ساتھ لیا کرتے تھے، جس کی وجہ سے ان سے ایک طبقہ خفار ہتاتھا۔

ڈاکٹر لی این پانڈے جی کا ایک پرمغز مقالہ'' ہندومندراوراورنگ زیب کے فرامین' کے عنوان سے مختلف اخبارات میں شائع ہوا تھاوہ ولچسپ اور بصیرت افروز مقالہ موقعہ کی مناسبت سے پیش خدمت ہے۔

#### ہندومندرادرادرنگ زیب کے فرامین

۱۹۴۸ء۔۱۹۵۳ء کے دوران جب میں اللہ آباد میونیلی کاچئر مین تھا تو ترمیم (لیعنی داخل خارج) کا ایک کیس میرے زیرغور آیا، بیتنازعہ ایک جائیداد کے بارے میں تھا جو سومیشور ناتھ مہاد یومندرکود تف کی گئی تھی، مندر کے مہنت کے مرنے کے بعد اس جائیداد کے دوفریق دعویدار ہوئے، مدعیان میں ہے ایک نے چھا لیے دستاد برات پیش کئے جواس کے خاندان کے قبضے میں ہوئے، مدعیان میں سے ایک نے پہلے ایک دستاد برات پیش کئے جواس کے خاندان کے قبضے میں بردا گیا ، میں شرق ویٹے میں بردا گیا ، میں شش ویٹے میں بردا گیا ، میں شرق ویٹے میں بردا گیا ، میں سے، ادر جوان فرامین پر مشمل سے، جنہیں اور نگ زیب نے جاری کیا تھا، میں شش ویٹے میں بردا گیا ، میں سے، اور جوان فرامین گر سے ہوئے ہیں، مجھے تبجب اس بات بر بھی تھا کہ اور نگ زیب جومندروں کے انہدام کے بارے میں خاص شہرت رکھتا تھا وہ مندروں کوجا گیرعطا کرنے کے سلسلے میں اس طرح کے انہدام کے بارے میں خاص شہرت رکھتا تھا وہ مندروں کوجا گیرعطا کرنے کے سلسلے میں اس طرح کے احکام کیے جاری کرسکتا تھا ؟

جا گیر، پوجا اور د بوتا وَں کے بھوگ کے لیے عطا کی جارہی ہے، بچھے بیہ سوال پریثان کئے ہوئے تھا کہ اور مگ زیب اپنی شناخت بت بری کے ساتھ کس طرح کر واسکیا تھا، مجھے یقین تھا کہ یہ دستاہ برنات اصلی نہیں ہیں، لیکن کسی نتیج پر چینچنے سے پہلے میں نے بہتر سمجھا کہ ڈاکٹر سرتیج بہا درسپر و صاحب سے مشورہ لول جوفاری اور عربی کے بڑے عالم تھے، میں نے کاغذات ان کے سامنے رکھ کرمشور سے کی درخواست کی، دستاہ برنات کے مطالع کے بعد ڈاکٹر سپر دصاحب نے کہا کہ اورنگ کرمشور سے کی درخواست کی، دستاہ برنات کے مطالع کے بعد ڈاکٹر سپر دصاحب نے کہا کہ اورنگ زیب کے بیفرامین بالکل اصلی ہیں، پھرانہوں نے اپنے مثنی سے دار آئی کے جنگھری شیوامندر کے کیس کی فائل منگوائی جس کی گئی اپلیس اللہ آباد ہائیکورٹ میں گذشتہ ۱۵ ارسال سے زیرساعت تھیں، جنگھری شیوامندر کے پاس مندر کوجا گیر عطا کرنے کے سلسلے میں اورنگ زیب کے گئی دوسر سے جنگھری شیوامندر کے پاس مندر کوجا گیر عطا کرنے کے سلسلے میں اورنگ زیب کے گئی دوسر سے فرامین بھی ہے۔

اورنگ زیب کی بینی شبیہ جب میرے سامنے آئی تو میں بہت متجب ہوا، واکٹر سپر وصاحب کے ایما پر میں نے گئی اہم منادر کے مہنتوں کوخطوط کھے کہ اگران کے پاس ان کے مندروں کوجا گیر عطا کرنے کے سلسلے میں اورنگ زیب کے کوئی فرامین ہوں تو مجھے ان کی فوٹو کا بی ارسال کی جائے ، مجھ پراس وقت جرتوں کے پہاڑٹوٹ پڑے جب مجھے برے مندروں جسے مہاکالیشور مندر (اجین) بالاجی مندر (چرکوٹ ) امائند مندر (گوہائی) جین مندر (شرنجیا) اور دوسرے گئی مناوراور گوردوار بے جوشالی ہند میں بھرے ہوئے ہیں، کی طرف سے اورنگ زیب کے فرامین کی نقول موصول ہوئیں، بیفرا میں کا موسول بوئیں، بیفرا میں کا موسول بوئیں، بیفرا میں کا کا میں کا موسول بوئیں، بیفرا میں کا کا کے تھے۔

مندرجہ بالامثالوں سے ہندواوران کے مندروں کے شین جہاں اورنگ زیب کی سخاوت ظاہر ہوتی ہے وہیں ہے بات بھی ثابت ہوجاتی ہے کہ موزخین نے اس کے بارے میں جو پچھ بھی لکھا وہ محض تعصب کی بناپر تھا، اور وہ تصویر کاصرف ایک رخ تھا، ہندوستان ایک وسطے وعریض ملک ہے جہاں ہزار ہا مندر جا بجا بھر ہے ہوئے ہیں، مجھے یقین ہے کہ اگر مثاسب تحقیقات کی جا کیں تو اور بھی ایسی مثالیں سامنے آ کیں گی، جواس بات کا ثبوت ہوں گی کہ غیر مسلول کے تیک اورنگ زیب کا طرز علم مخیر اند تھا۔

اور تک زیب کے فرامین کی تحقیقات کے دوران میراسابقہ جناب گیان چندراور ڈاکٹر پی

ایل گیتا ہے بھی پڑا جو پٹندمیوزیم کے سابق ختفی منے ،ادر جواورنگ زیب پرقابل قدرتاریخی اہمیت کی حال محقیق کررہے ہے ، جھے بیجان کر خوشی ہوئی کرت کے متلاش کچھا بیے محقق بھی ہیں جواپی پوری کوشش کررہے ہیں کہ اورنگ زیب کی اس 'نبدنام اور ہم شبیہ' کی صفائی کی جائے جے متعصب موزمین نے ہندوستان میں مسلم دور حکومت کی علامت قرار دیا ہے اور جس کی عکامی ایک شاعر نے نہایت ہی دکھ بھرے انداز میں کی ہے۔

تہمیں لے دے کے ساری داستان میں یاد ہے اتنا کہ عالمیر ہندو کش تھا، ظالم تھا، ستمگر تھا

اورنگ زیب پر ہندو مخالف جمرال ہونے کی الزام تراثی کرتے ہوئے اس کے اس فرمان کو بہت اچھالا گیا جو ' بنارس فرمان کے نام سے مشہور ہے ، بیفر مان بنارس کے ایک برہمن کند سے متعلق تھا، جو محلّہ کوری میں رہائش پزیرتھا، ۱۹۰۹ء میں گوئی اپادھیائے کے نواسے منگل پانڈے نے اس فرمان کوئی مسٹریٹ کی عدالت میں پیش کیا تھا بیفر مان پہلی باراا ۱۹ء میں '' جزل آف دی ایشیا تک سوسائٹی آف بڑگال' میں شاکع ہوا، جس سے اسکالرس (علاء و فضلاء) کی توجہ اس جانب منعطف ہوئی اور بھی سے موز مین بکٹر سے اپن تریوں میں اس کا حوالہ دیتے چلے آرہے ہیں، اس بات کو پس پشت ڈالتے ہوئے کہ فرمان کی اصل غرض دعایت اور اہمیت کیا تھی، انہوں نے اور مگ زیب پر بیا الزام تر اثی بھی کی ہے کہ انہوں نے اور مندوم ندروں کی تغیرات پر یا بندی عاید کردی تھی۔

بیفرمان اورنگ زیب نے ۱۵ برجمادی الاولی ۱۹۵ه ه (۱۰ مارچ ۱۹۵۹ء) کو بنارس کے مقامی عہد بدار کے نام جاری کیا تھا جوایک شکایت نامے کے سلسلے میں تھا، جسے ایک برجمن نے واضل کیا تھا جو کی مقامی مندر کا نگراں تھا اور جسے کچھلوگ ستار ہے تھے، فرمان اس طرح سے ہے۔ واضل کیا تھا جو کسی مقامی مندر کا نگراں تھا اور جسے کچھلوگ ستار ہے تھے، فرمان اس طرح سے ہے۔

"ابوالحن (جوشائی فیض کے لائق اور قابل اعتماد ہے) کومعلوم ہونا چاہئے کہ ہماری فطری رحم دلی اور طبعی کرم کا نقاضا ہے کہ ہماری کھمل انتقک قوت اور نیک اراد ہے کوام وخواص امیر وغریب کی قلاح و بہود پرصرف ہوں ، ہمارے موقر قانون کے تحت ہم نے فیصلہ کیا ہے کہ قدیم مندروں کو

منہدم نہ کیاجائے نے مندرول کی تغییر کی اجازت بھی نہ دی جائے، ہمارے عدل کے دوران ہمارے قابل اکرام واحرام دربار میں بیاطلاع پنچی ہے کہ پچھلوگ بنارس اور اطراف کے ہندہ باشندگان اورقد یم مندرول کے برہمن گرانوں کے معاملات میں دخیل ہوکرانہیں ستار ہیں، نیز وہ لوگ ان برہمنوں کوان کے عہدول سے بے دخل بھی کرناچا ہے ہیں، اوراس طرح کی دھمکیاں اس قوم (ہندوقوم) کے لیے باعث اذیت ہیں، لہذا ہمارا تھم شاہی میہ ہے کہ اس واضح تھم کموصول ہوتے ہی فوری طور سے احکام صادر کیاجائے کہ متعقبل میں ان علاقوں کے دہنوا اللہ برہمنوں اور ہندوگان کے معاملات میں غیر قانونی طور سے مداخلت نہ کیجائے اور نہ ان میں اضطراب کیا جائے تا کہ وہ حسب سابق اپنے عہدوں پر بحال رہ کر بشاشت قلب سے اپنی عبادات میں کر کیس ، اور ہماری مملکت خداد اد ہمیشہ ہمیش کے لیے برقرار رہے، اس حکمنا مے کو ''فوری تقیل طلب' تصور کیا جائے ۔''

یفرمان واضح طور سے اس بات کی نشاندہی کرتا ہے کہ اور نگ زیب نے شخمندروں کی لغمیر کے خلاف کوئی نیا حکمنا منہیں جاری کیا تھا بلکہ اس نے صرف مروجہ دستور کی طرف اشارہ کرتے ہوئے موجودہ مندروں کی موجودگی کی توثیق کی تھی اور ساتھ ہی ساتھ مندروں کے انہدام کے خلاف غیر مہم اور واضح احکامات صادر کئے تھے، فرمان اس بات کی طرف بھی اشارہ کرتا ہے کہ وہ دل سے چاہتا تھا کہ اس کی مندور عایا سکھ چین سے زندگی بسر کرے۔

اس طرح کابیہ واحد فرمان نہیں تھا، بنارس میں ایک اور فرمان بھی پایاجا تا ہے جو ظاہر کرتا ہے کہ اور نگ زیب کی دلی خواہش تھی کہ ہندو سکون قلب سے زندگی بسر کریں ، فرمان کے الفاظ حسب ذیل ہیں:

مہارا جہ دھیرج راجارام سکھنے نے ہمارے قابل اکرام اورر فیع الثان در بار میں ایک عرضداشت داخل کی ہے کہ بنارس میں گنگا کے کنارے محلّہ مادھورام میں اس کو والدنے ایک مکان بھگوت گوسا کیں (جواس کافہ ہجی معلم تھا) کی رہائش کے لیتھیر کیا تھا، چوں کہ پچھلوگ گوسا کیں کو تنگ کرتے ہیں لہذا ہماراتھم شاہی ہے ہے کہ اس واضح تھم کے موصول ہوتے ہی موجودہ اور مستقبل کے تمام عہد بداران ریھم صا در کریں کہ مستقبل میں کوئی بھی شخص گوسا کیں کے کسی معاطع میں نہ دخیل ہوا در نہ اسے کسی طرح پریشان کیا جائے تا کہ وہ بطیب خاطر اپنی عبادات کی اوا لیکی کرسکے اور ہماری مملکت خدا دا د ہمیشہ ہمیش کے لیے قائم رہے ، اس تھم کو'' نوری تقبیل طلب' معاملہ تصور کیا جائے''۔

سیجھ دوسر سے فرامین جو جنگم ی مٹھ کے مہنت کے قبضے میں ہیں ان سے ظاہر ہوتا ہے کہ اورنگ زیب کے لیے یہ بات نا قابل برداشت تھی کہ اس کی رعایا کے حقوق میں مداخلت کی جائے ( خواہ وہ ہندوہوں یامسلم ) وہ مجرموں سے ختی سے بیش آتا تھا ، ان فرامین میں سے ایک اس شکا نیت نامے سے متعلق تھا جواورنگ زیب کے دربار میں جنگم جماعت نے (جنگم فرقے کو مانے والاسائی طبقہ) بنارس کے ایک مسلم باشند سے بنام نذیر بیک کے خلاف دائر کیا تھا ، اس معاطم میں حسب ذیل فرمان جاری کیا گیا۔

" محمد آبا دجوبنارس (صوبدالله آباد) کے نام سے جانا جاتا ہے کے علمبر داروں کومطلع کیا جاتا ہے کہ حال میں ارجن مل اور جنگم جو پرگنہ بنارس کے مکین ہیں ، در بارشاہی میں حاضر ہوئے اور شکایت کی کہ نذیر بیک نے جوبنارس کا باشندہ ہے ، ان کی ان پانچ حویلیوں پر بر در قبضہ کرلیا ہے ، جوقصبہ بنارس میں واقع ہے اس لیے تھم دیا جاتا ہے کہ اگر ان کا دعوی سچا ہواور (فرکورہ حویلیوں جوقصبہ بنارس میں واقع ہے اس لیے تھم دیا جاتا ہے کہ اگر ان کا دعوی سخا ہواور (فرکورہ حویلیوں پر) ان کے مالکانہ حقوق ثابت ہوجا کیس تو نذیر بیک ان حویلیوں میں داخل نہونے دیا جائے ، تاکہ جنگم جماعت مستقبل میں ہمارے دربار میں شکایت کنندگان کی حیثیت سے نہیش ہو۔" (۱)

ایک دوسرا فرمان جوای مٹھ کے قبضہ میں ہے میم رہے الاول ۱۰۷۸ ھے وجاری کیا گیا تھا، یہ اس قطعہ زمین سے متعلق ہے جوجنگم جماعت کوعطا کیا گیا تھا اور اس فرمان کے روسے آئییں دوبار ہ لوٹایا گیا فرمان حسب ذمل ہے: " پرگنہ ویلی (صوب الد آباد) کے تمام موجودہ اور ستقبل کے جا گیرداروں اور کروڑیوں کو مطلع کیا جاتا ہے کہ بھکم شاہی جنگم جماعت کو ۱۵۸ بیگھ قطعہ زبین ان کی کفالت کے لیے عطاکیا جاتا ہے ، اس کے قبل پرانے حاکم اس امری تحقیق کر بچے ہیں اس موقعہ پر بھی انہوں نے وہ ثبوت پیش کے ہیں جن پر فمہ کورہ پرگنہ کے ملک کی مہر ثبت ہے ، اور جس سے ثابت ہوتا ہے کہ حسب مابق یہ قطعہ زبین نہ صرف یہ کہ ان کے قبلے ہیں جاتا ہے اور جس کے بیادان کا حق بھی واضح طور سے ثابت ہوتا ہے کہ حسب موتا ہے لہذا بھی واضح طور سے ثابت ہوتا ہے لہذا بھی مثابی یہ قطعہ زبین انہیں راس شاہی کے صدقے (ثار) کے بطور عنایت کیا جاتا ہے ، فہکورہ قطعہ زبین انہیں راس شاہی کے صدقے (ثار) کے بطور عنایت کیا جاتا ہے ، فہکورہ قطعہ زبین فصل تحریف کے آغاز سے حسب سابق کی طرح آنہیں لوٹا دیا جائے اور ان سے کی طرح کا تعرض نہ کیا جائے تا کہ یہ جنگم جماعت ہر فصل کی آمدنی کوا پئی کفالت کے لیے استعال میں لائے اور برباد نہ ہوں ۔

اس فرمان سے ظاہر ہوتا ہے کہ اورنگ زیب کاعدل نہ صرف سے کہ ظفی تھا بلکہ " نثار" تقسیم کرنے میں وہ ہندومساکین میں ہی امتیاز نہیں کرتا تھا، عین ممکنات میں سے ہے کہ مذکورہ ۱۷۸۸ بیکھ قطعہ زمین اورنگ زیب نے بنفس نفیس جنگم فرقے کوبطور عطیہ دی ہو، کیوں کہ ای قطعہ زمین سے متعلق حسب ذمیل فرمان بھی ہے، جو ۵ رومضان المبارک ای اے مصلح اری کیا گیا تھا۔

" ریگنہ حویلی بنارس (جوصوبہ اللہ آبادکے تحت ہے) کے موجودہ اور مستقبل کے تمام عہد بداروں کو مطلع کیا جاتا ہے کہ بھکم شاہی پرگنہ بنارس ۱۵ اربیکھ قطعہ زمین جنگم جماعت کوان کی گنر بسر کے لیے عطا کیا گیا ہے حال ہی میں وہ لوگ دوبارہ دربارشاہی میں حاضر ہوئے تھے، ان کے حقوق ثابت ہو بچکے ہیں اور بیہ کہ بیروہی لوگ ہیں جن کے تقرف میں فدکورہ قطعہ زمین ہے لہذا ورج ذمیل تفصیل سے تحت فرکورہ زمین کو "مفتی زمین" تصور کیا جائے تا کہ بیلوگ اے استعال کرسکیس اور شبہ شاہ کی حکومت کی بقاء کے لیے دعاء کریں۔"

ایک دوسرے فرمان جاری شدہ ۱<u>۵۰۰ میں</u> کی روسے جودرج ذیل ہے، اورنگ زیب نے بنارس شہر کے ایک ہندومعلم کوبھی زمین عطاکتھی۔ اس مبارک موقع پر موقر فرمان جاری کیا گیاتھا جودہ قطعات زمین سے متعلق تھا جن کی یا دھوگھاٹ پردا تع ہیں،ان کے ملا سے ایک قطعہ ام جیون گوسا کیں کے مکان کے دوبردادرمرازی معبد کے پچھواڑے اورددمرا میں سے ایک قطعہ ام جیون گوسا کیں کے مکان کے دوبردادرمرازی معبد کے پچھواڑے اورددمرا کی قطعہ اورجن پرکوئی تعمیر نہیں کی گئی ہے بیت المال کے تقرف میں ہیں،لہذاہم نے اس قطعات کورام جیون گوسا کیں اوراس کے فرز ندکوبطور انعام عطا کتے ہیں تاکدہ ان قطعات زمین پرمقدس برہمنوں اور نقیروں کے لیے رہائش مکان بنوا کیں اور یادالہی میں معروف رہے ہوئے ہماری مملکت خداداد کے لیے دماکری، جو بھیشہ ہمیشہ ہمیش کے لیے قائم رہیں، امراء عالی عہد بداران، ڈوگر اورموجودہ اورمستقبل کے کوتوالوں کو داجہ ہے کہ دہ اس موقر عظم نامے کے مستقبل کے کوتوالوں کو داجہ ہے کہ دہ اس موقر عظم نامے کے مستقبل کے کوتوالوں کو داجہ ہے کہ دہ اس موقر عظم نامے کے مستقبل کے کوتوالوں کو داجہ ہمکن اور مستمر نفاذ کے لیے ہم ممکن اور مستمر نفاذ کے لیے ہم مکن اوران کی اولاد کوتمام کوشش کریں، تاکہ نہ کورہ قطعات نہ کورہ بالالوگوں کے تصرف میں رہیں اوران کی اولاد کوتمام بقایاجات اور محاصل ہے مستقبی رہیں اوران کی اولاد کوتمام بقایاجات اور محاصل ہے مستقبی رہیں اوران کی اولاد کوتمام بقایاجات اور محاصل ہے مستقبی رہیں اوران کی اولاد کوتمام بقایاجات اور محاصل ہے مستقبی رہیں اوران کی اولاد کوتمام

## گومانی کامندر:

اورنگ زیب اپنی رعایا کے ذہبی جذبات کے احرّام کے سلسلے میں بہت ہی مخاط تھا،
ہمارے پاس شہنشاہ کا ایک فرمان ہے جے اس کے عہد حکومت کے نویں سمال میں ہمرصفر کوسد امن
ہرہمن کے تن میں جاری کیا گیا تھا میخض آسام میں گوہائی کے اما نند مندرکا پجاری تھا، آسام کے
ہندورا جاؤں نے دیوتا کے بھوگ (پڑھاوے) اور پجاری کے گزربسر کے لیے زمین کا ایک قطعہ
اورجنگل کی پچھآ مدنی مختص کی تھی، جب اورنگ زیب نے اس صوبہ پر قبضہ کیا تو فوری طور پر ایک
فرمان جاری کیا جس کی روسے فہ کورہ مندراوراس کے بچاری کے حق میں زمین کے عطیم اورجنگل کی
آمدنی کی توثیق کی گئی، گوہائی فرمان کامتن حسب ذیل ہے۔

''اہم معاملات کے موجودہ اور ستفیل کے تمام ممال، چودھری ، قانون گو، مقادم اور کل

سر کار میں واقع یا نڈو پرگنہ میں پٹے بتکیسار کے کسانوں کو طلع کیاجا تاہے کہ سابق راجا وی کے فرمان کے مطابق سکاراگا دُل کا ایک تطعہ زمین (جس کی پیائش ۱۸۲۲ربسواہے) اور جس کی مال گزاری کی جلدر قم مبلغ سارروپے ہے سدامن اوراس کے لڑکے (امانند مندرکے پجاری) کوعطا کی گئی تھی، حال ہی میں مندرجہ بالا دعویٰ کی صحت ثابت ہوگئی ہے کہ مذکورہ بالا نان ونفقہ کی رقم میں ہے مبلغ ۲۰ ررویے جو فدکورہ گاؤں کے محصول سے حاصل ہوتے ہیں، اور بقایارتم جو جنگل کی آمدنی سے حاصل ہوتی ہیں باستثناء مال گذاری کی رقم کے جوانتخابی گاؤں سے حاصل ہوتی ہے ندکورہ بالاعطیہ واروں کوعطا کی گئی تھی، لہذا مذکورہ بالاتمام عمال پرلازم ہے کہ مذکورہ نفذرقم اور قطعہ زیمن (دونوں محلول سے ملیحدہ کرکے ) مذکورہ عطیہ داروں کے قبضے میں ہمیشہ ہمیش تاحیات بخش دی جائے تا کہوہ اس رقم اور قطعہ زمین کو اپنی گزربسر اور اسنے دیوتاؤں کے بھوگ کے لیے استعال کرسکیس اور اپنی عبادت میں منہمک ہوں تا کہ ہماری حکومت ابدالآباد تک قائم رہے، وہ (لینی عمال) اس جگه کو کرایہ یرا کھانے کی اجازت نہ دیں اور نہ ہی مال گزاری پاکسی دوسرے محاصل یانی سند کے بارے میں (ان عطیہ داروں ہے) کسی قتم کا تعرض کریں اگر کوئی نئ سند پیش کرے تواہے قابل اعتبار نہ گردانیں، تمام محال اس حکمنا ہے کے پابندر ہیں اور اس سے سرموجھی انحراف نہ کریں۔'' (۱)

#### اجين كامها كاليشورمندر

ہندورعایا اوران کے دھرم کے تعلق سے اورنگ زیب میں مثالی رواداری پائی جاتی ہے اس کا ثبوت اجین کے مہا کالیشور مندر کے بجاری پیش کرتے ہیں، بیمندر شیوا کے اہم منادر میں سے ایک ہے، بہاں دن اور رات کے ہر لمحے ایک ''ویا'' جے'' ننداویپ' کہتے ہیں روشن رہتا ہے، ایک ہے، جہاں دن اور رات کے ہر لمحے ایک ''ویا'' جے'' ننداویپ' کہتے ہیں روشن رہتا ہے، اور اسے بجھے نہیں ویا جاتا، عہد قدیم سے ہی اس دیے کوروشن رکھنے کے لیے مقامی حکومت کی طرف سے روز انہ جیا رسیر کھی مہیا کیا جاتار ہا، مندر کے بجاریوں کا کہنا ہے کہ مثل دور حکومت میں بھی سے اور انہ جیا رسیر کھی مہیا کیا جاتار ہا، مندر کے بجاریوں کا کہنا ہے کہ مثل دور حکومت میں بھی سے

<sup>(</sup>۱) ميفرمان شهنشاه کي تخت نشيني کے نوایس سال ميں ارمفر کولکھا کيا

روایت قائم ری یہاں تک کہ اور نگ زیب نے بھی اس قدیم روایت کی پاسداری کی بدشمتی سال و کوے کو ثابت کرنے کے لیے ان کے پاس کوئی شاہی فر مان نہیں ہے، لیکن ان کے پاس مراد بخش کو جو کے و ثابت کرنے کے لیے ان کے پاس کوئی شاہی فر مان نہیں ہے، لیکن ان کے باس مراد بخش کے جاری کروہ فر مان کی ایک نقل ہے جے اس نے ۵ رشوال الا واچے کو الدے عہد حکومت میں جاری کروہ فر مان شہنشاہ کی طرف سے جاری کریا تھا، مہاکا لیشور کے سابق بچاری دیو نارائن کی عرضد اشت پر بیوفر مان شہنشاہ کی طرف سے حاری کیا گیا تھا۔

بوری ہے۔ اس بین کے بعد عرض گذار کے دیکارڈ کی مجھان بین کے بعد عرض گذار کے دو کارڈ کی مجھان بین کے بعد عرض گذار کے دو کے مہدی وقع نولیں نے برانے ریکارڈ کی مجھان بین کے بعد عرض گذار کے دو کے کہ کار میں بناء پر چبوتر ہ کو ال کے تحصیل دار کو تکم دیا گیا کہ مندر کے ندکورہ دیے کے دو کے بیار میں کا میں دوزانہ مہیا کیا جائے۔''

س فرمان کی ایک نقل ۱۵۳ اهیس ( مینی اصل فرمان کے اجراء کے ۹۳ رسال بعد )محمد سعد اللہ نے حاری کی ۔

مندر کے موجودہ بجاری اس سے یہ نتیجہ اخذ کرتے ہیں کہ اصل فرمان کی نقل کا ایک طویل و تفے کے بعد اجراء کیا جانا اس بات کا ثبوت ہے کہ اصل فرمان پر اس تمام مدت میں عمل ہوتا رہا اور اس مدت میں کا دور گذرنے کے باوجود اس فرمان کی کوئی وقعت نہ ہوتی تو ایک در مردہ'' فرمان کی نقل حاصل کرنے کی کوشش کوئی نہ کرتا۔

مندر کے سابق مہنت لکشمی نارائن نے اور بھی چندشاہی دستاویزات (جوندکورہ مندر کے محافظ خانے یاسرکاری دفتر میں محفوظ رکھے گئے تھے) پرمیری توجہ دلائی ککشمی نارائن کے پاس اور نگ زیب کے عہد حکومت کے کچھاور کا غذات بھی ہیں۔

### شترنجها ورآبو کے مندر

عام طورے مورضن اس بات کا ذکرتو کرتے ہیں کہ احمد آباد میں ناگرمیٹھ کا تقمیر کردہ چتنامن مندرمسارکردیا گیا تھا، کیکن اس حقیقت ہے کی کاٹ جاتے ہیں کہ بیدہ ہی اورنگ زیب ہے جس نے ای ناگرسیٹھ کوشتر نجے اور آبو کے مندروں کی تعمیر کے لیے زبین عطا کی تھی، اس سلسلے میں جوسندعطا کی گئی وہ اس طرح ہے۔

''(اور) جس کا اختیام خوش گوار ہوگا جو ہری تی داس نے اس مقدس اعلیٰ دار نع در بار کے ذمہ داراشخاص کی معرفت ہمارے حضور ایک عرضداشت پیش کی ہے، لہذ اعالی جاہ ہند کا ایک فر مان اور مضان المبارک اس الحجے کو جاری کیا جاتا ہے، جو حضرت سلیمان کے فر مان جیسا اعلیٰ دار فع ہے، اور حضرت محمد (ظل اللی) اور حضرت سلیمان کے عہدے کے جانشین تھے۔

اس فرمان کے تحت ضلع پلیتانہ جے شرنجہ اختیار میں آتا ہے، (بیصوبہ احمد آباد کے ذیر نگیں ہے اوراس کے محاصل کی آمدنی ۲ ملاکھ ورہم ہے) عرض گزار کو دائی انعام کی صورت میں عطاکیا جاتا ہے، عرض گزارمتوقع ہے کہ ہمارے درباہے اس صمن میں ایک فرمان شاہی جاری کیا جائے ،لہذا حسب سابق مابعد عرض گذار کو خدکورہ بالاضلع دائی انعام کی صورت میں عطاکرتے ہیں۔

اس لیے ندکورہ بالاسرکار کے صوبے کے تمام موجودہ اور مستقبل کے نشظمین پرلازم ہے کہ وہ اس قابل تعظیم علم نامے کی تغییل کرتے ہوئے اس امر کی پوری پوری کوشش کریں کہ ندکورہ بالاضلع شخص ندکورہ اوراس کی اولا داورور شہ کے تبنے میں نسل درنسل رہے، اس کے علاوہ شخص ندکورہ کوتمام محاصل اور دیگر بقایا جات ہے مشتیٰ قرار دیا جائے نیز اس سے ہرسال نی سند کا مطالبہ نہ کیا جائے ، عمال کومطلع کیا جاتا ہے کہ وہ اس فرمان شاہی سے سرموانح اف نہ کریں۔''

(بيفريان ٩....٨ ٢٠ ايد مطابق ١٩٥٨ ع كولكها كيا)

ناگرسیٹھ نے کسی جنگ بیں اور مگ زیب کی مدد کی تھی اور اس کی خدمات سے خوش ہوکر اور نگ زیب نے اے گرنال اور آبو کی مجھز بین وہاں کے مندروں کے لیے تحفقاً عنایت کردی تھی، فرمان حسب ذیل ہے۔

الله كے نام كے ساتھ جو بے حدرجيم اور مبريان ہے، (طغره) ايمان والو! الله اور اس كے

رسول کی فر ما نبر داری کرواور جوتم میں سے صاحب حکومت ہیں ان کی بھی۔

(مهر) ابوالمظفر محی الدین محمداورتک زیب عالمکیر با دشاه غازی اس وفت بیفرمان جاری

كياجا تابك.

شراوک فرقے کے شانتی داس ولدساہ س بھائی نے مابدولت سے انعام خاصہ کی التجا کی جہ خص نہ کورنے ہماری فوج کے دوران اجناس کی فراہمی سے مدد کی تھی، اوراس خدمت کے عوض وہ مخصوص انعامات سے نوازے جانے کا طلبگار ہے، لہذا پلیتا نہ کا دیکی علاقہ جواجمہ آباد کے دائر واختیار میں آتا ہے اور پلیتا نہ کی پہاڑی جوشر نجہ کے نام سے معروف ہے، مع اس کے مندر کے مابدولت شراوک فرقے کے نہ کورہ تی داس جو ہری کوعطا کرتے ہیں، شرنجہ پہاڑی سے جوکلوں کے مابدولت شراوک فرقے کے نہ کورہ تی داس جو ہری کوعطا کرتے ہیں، شرخجہ پہاڑی سے جوکلوں فر رہ کے مندر کی محافظت کرے گا وہ اور ایندھن حاصل ہوں گے دہ بھی شرنجہ بہاڑی اور اس کے مندر کی محافظت کرے گا وہ پلیتانہ کی آمد نی کا حقدار ہوگا، وہ اپنے طور سے عبادت کریں کہ ہماری حکومت قائم ودائم رہے، تمام پلیتانہ کی آمد نی کا حقدار ہوگا، وہ اپنے طور سے عبادت کریں کہ ہماری حکومت قائم ودائم رہے، تمام عمال حکومت عہد بدار جا گیرداراور کروڑیوں کا فرض ہے کہ وہ اس حکم نامے میں نہ کوئی تبدیلی کریں ورنہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں ورنہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں ورنہ بی سے سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں اور نہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں ورنہ بی سے سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں ورنہ بین سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں ورنہ بین سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں ورنہ بی اسے میں نہ کوئی تبدیلی کریں ۔

### گرناراورآ بوجی

علاوہ ازیں جوناگڑھ میں ایک پہاڑ ہے جوگرنار (یا گرنال) کے نام سے مشہور ہے، اور آبوجی میں بھی ایک پہاڑی ہے جوسروہی کے دائرہ افتیار میں آتی ہے، ان دونوں پہاڑوں کو بھی ہم شراوک فرقے کے سی داس جوہری کو بطور خاص مرحمت فرماتے ہیں، تا کہ وہ کلی طور پرمطمئن ہوجائے لہذا جملہ عہد یداروں کے لیے بیضروری ہے کہ وہ کسی کوان (املاک) میں مداخلت نہ کرنے دیں، اورکوئی بھی راجا اس (سی داس) سے کی قتم کا تعرض نہ کرے بلکداس کی جرطرح سے امدادی جائے اس بھی کی تھیل کرنے والے سے جرسال نی سندکا مطالبہ نہ کیا جائے، اور اگرکوئی فنی

اس کا دُن اور تین پہاڑوں پرکوئی دعویٰ دائر کرتا ہے جسے ہم نے (ستی داس کو) مرحمت فرمایا ہے تو اس کا بیغل ندصرف بید کہ قابل فدمت ہوگا بلکد و عوام اور اللہ کی لعنت کا بھی مستحق ہوگا ،اس کے علاوہ بھی ایک علیہ و سندا سے عطا کی گئی ہے۔ (بیفرمان ۱۰ ارد جب المرجب ۲۰ احدمطالق ۱۲ مارچ میلا کے کا ایک علیمدہ سندا سے عطا کی گئی ہے۔ (بیفرمان ۱۰ ارد جب المرجب ۲۰ احدمطالق ۱۲ مارچ میلا کے کا ایک علیمدہ کیا گیا کے ۔ (بیفرمان ۱۷ درجب المرجب ۲۰ احدمطالق ۱۲ میلا کے کورتم کیا گیا کے ۔ (بیفرمان ۲۰ ارد جب المرجب ۲۰ احدمطالق ۱۲ میلا کے کورتم کیا گیا کے۔ '

## وشوناته مندر بنارس كانهدام كالصل سبب

کیکن پچھوا تعات اس بات کے شاہد بھی ہیں اور شک وشبہ سے بالا تر بھی کہ اور نگ زیب
نے بنارس کے وشونا تھ مندراور گولکنڈ وکی جامع مسجد کے انہدام کا حکم بھی دیا تھا لیکن جن حالات
کے تحت مندراور مسجد کا انہدام کیا گیا اور اس کی جود جو ہیان کی گئیں ان کا فائدہ اور نگ زیب کو
پہنچ سکتا ہے۔

وشوناتھ مندرد وانہ ہوں ہے کہ بنگال جاتے ہوئے اورنگ زیب جب بنارس کے قریب
سے گزراتو ان ہندوراجا کل نے جواس کے حثم وخدم میں سے ہے اورنگ زیب سے وہاں ایک
روز قیام کی ورخواست کی تا کہان کی رانیاں بنارس میں گڑگا اشنان ، اور وشوناتھ و بوتا کی پوجا کرسکیں ،
اورنگ زیب فوراً راضی ہوگیا اور ان کی حفاظت کے لیے بنارس تک کے مرمیل کے راستے پونوج کی
کھڑیوں کو تعینات کردیا ، رانیاں پاکیوں میں سوارتھیں ، گڑگا اشنان سے فارغ ہوکر وہ پوجا کے لیے
وشوناتھ مندرد وانہ ہوکیں۔

پوجا کے بعدسوائے کچھ کی مہارانی کے تمام رانیاں واپس آئٹیس، مہارانی کی تلاش میں مندر کی پوری حدود چھان ڈالی گئیسکن اس کا پیتہ نہ چل سکا، اورنگ زیب کواس واقعہ کی اطلاع ملی تو وہ سخت ناراض ہوااور اس نے اپنے اعلیٰ عہد بداروں کورانی کی تلاش میں بھیجا بالآخر وہ گئیش کی مورتی کے پاس پہنچے جود بوار میں نصب تھی اور جواپئی جگہ سے ہلائی جاسکتی تھی اس کوحرکت دیئے پر انہیں سیرھیاں نظر آئیس جوکسی تہد خانے میں جاتی تھیں وہاں انہوں نے ایک وہشت ناک منظر

ویکھارانی کی عزت اوئی جا چکی تھی اور دہ زار وقطار رور ای تھی، یہ تہد خانہ وشونا تھ دیوتا کی نشست کے عین یجے واقع تھا، اس پرتمام راجا دُل نے غضبناک ہوکر سخت احتجاج کیا چول کہ جرم نہایت تہج تھا اس لیے راجا دُل نے مجرم کو عبرت انگیز سزاد ہے کا مطالبہ کیا اور نگ زیب نے تھم دیا کہ چول کہ دہ مقدس جگہنا یا کہ ہوچی ہے اس لیے وشونا تھ کے بت کو ہاں سے سی اور جگہنتنل کر دیا جائے مزید مقدس جگہنا یا کہ ہوچی ہے اس لیے وشونا تھ کے بت کو ہاں سے سی اور جگہنتنل کر دیا جائے مزید میں دیا جائے اور مہنت کو گرفتا رکر کے سزادی جائے۔

۔ واکٹر بی امل گپتا کے دستاویزی ثبوت کی بناپرڈاکٹر پٹابھی سیتنارمیہ جو پیٹنہ میوزیم کے سابق مہتم ہیں انہوں نے اس کا ذکر اپنی مشہور تصنیف پراور پھر' میں کرتے ہوئے اس واقع کی توثیق کی ہے۔

## جامع مسجد گولکنڈه کا انہدام

گولکنڈہ کے مشہور حاکم تا ناشاہ نے میر کت کی کہ شاہی محصول وصول تو کیالیکن شہنشاہ دہلی کواس کی ادائیگی نہیں گی، تا ناشاہ نے بیخ رانہ زین کواس کی ادائیگی نہیں کی، چند ہی برسول میں بیرقم کروڑ وں تک پہنچ گئی، تا ناشاہ نے بیخ رانہ زین کے اندر فن کر کے اس پر جامع مسجد تقمیر کروادی جب اور نگ زیب کواس کی اطلاع ملی تو اس مسجد کے اندر ماری کرویا اور مدفون خزانہ ضبط کر کے رفاہ عام کے کاموں میں صرف کیا۔

مندرجہ بالا دونوں واقعات بیٹا بت کرنے کے لیے کافی ہیں کہ جہاں تک عدالتی تحقیقات کا تعلق تھاا درنگ زیب نے بھی بھی مندرا درمبحد میں کوئی امتیا زنہیں برتا۔

برسمتی سے ہندوستان کی موجودہ اور قرون وسطیٰ کی تاریخ کے واقعات میں ایسی ایسی غلط بیانیوں اور کردارشی کو بیانیاں کی گئی ہیں اور تاریخی کرداروں کواس طرح مسخ کیا گیا ہے کہ ان غلط بیانیوں اور کردارشی کو معلمہ دورائر کوئی حقیقت وافسانہ جی وباطل اور حق کی مسخ شدہ شکل کو علیمہ میر خدائی بی مستقب افراد اور جماعتیں اپنا مفاد مسل کرنے کی کوشش کرتا ہے، تواس پرانگشت نمائی کی جاتی ہے، متعصب افراد اور جماعتیں اپنا مفاد حاصل کرنے کے کوشش کرتا ہے، تواس پرانگشت نمائی کی جاتی ہے، متعصب افراد اور جماعتیں اپنا مفاد حاصل کرنے کے لیے تاریخ کوتو ڈمروڈ کر خلط بیانی کے ساتھ پیش کردہی ہیں۔

سب سے زیادہ افسوسناک بات یہ ہے کہ فریقین کا بنیاد پرست طبقہ نہ صرف ہی کہ ہندوستان کی قرون وسطیٰ کی تاریخ کوسٹے کرنے کی کوشش کررہاہے بلکہ ویداور قرآن شریف کے اصول،عقا کداورا حکامات کی مجھی غلط تشریح کردہاہے۔

فرامین کے متون بنام ناظم بنارس ابوالحسن مهراورنگ زیب

لائق العنابيت والرحمت ابوالحن بالتفات شابانه اميدوار بوده بداندكه چوں بمقتصا بےمراہم ذاتى ومكارم جبلى بمكى همت والانهمت وتمامى نيت حق تويت مابر فاجيت جمهور انام وانتظام احوال طبقات وخواص وعوام مصروف است وازروب شريف وملت حنيف مقرر چنيس است كه دىر ما ب ويريس برانداخته نشو دوبت كده ما تازه بنانيا بدو دري ايام معدلت انتظام بعرض شرف اقدس ارفع اعلیٰ رسید که بعض مردم از راه عنف و تعدی به بنودسکنه تصبه بنارس و بریخ امکنه دیگر که بنواحی آن واتع است وجماعت برجمنال سدنهآل محال كرسدانت بت خانه ما حقد يم آنجا بآنها ل تعلق واردو مزاحم ومعترض میشوندی خواهند که اینال را زسدانت آل که از مدت مدید بایس مامتعلق است باز دارندوایی معنی باعث پریشانی دتفرقه حال این گروه می گرد دلهند احکم والاصا درمی شود که بعداز ورودای منشور لامع النورمقرر كندكه من بعدآ مدے بوجوہ بے حساب تعرض وتشویش باحوال برہمناں ودیگر ہنودمتوطنہ آل محال نرسا ندتا آنہاں بدستور ایام پیشیں بجادمقام خود بودہ بجمعیت خاطر بدعائے بقائے دولت خدادادابد مدت ازل بنیادقیام نماینددری باب تاکید وانند، بتاریخ ۱۵رشرجهادی الثانيه ولا واحِنوشته شده-''

مهراورنگ زیب

ترجمه: عنايت ورحمت كاسر اوار ابوالحن شابانهم بانيون كالميدواررب اورية بحصل

كه مارے ذاتى كرم اور جبلى مكارم حسنه كابير تقاضه ب كه مارى توجه اور بهت تمام رعايا كى جهودى اورخواص وعوام كے تمام طبقات كى بھلائى بيس مصروف ہے اورشر بعت غرااور ملت اسلاميد كا قانون بھی بہی ہے کہ قدیم مندروں کو ہرگز منہدم اور برباد نہ کیا جائے اور جدید مندر بلا اجازت تغییر نہ موں ، آج کل ہمارے گوش گذار میہ بات ہوئی ہے کہ بعض لوگ ازراہ جبر و تعدی قصبہ بنارس اوراس کے نواحی مقامات کے رہنے والے ہندوؤں اور برہمنوں پرجوقد بم مندروں کے پروہت ہیں تشدد اور زیادتی کرتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ برہمنون کوان کی پروہتی سے جوان کا قدیمی حق ہے الگ کردیں، جس کا نتیجہ اس کے سوا کھے نہیں ہوسکتا کہ بیا ہے جارے پریشان ہوکر مصیبت میں مبتلا ہوجا ئیں اس لیےتم (ابوالحن) کو تھم دیا جا تاہے کہ اس فرمان کے پہنچتے ہی ایساا نظام کر د کہ کوئی شخص اس علاقے کے برہمنوں اور دوسرے ہندوؤں کے ساتھ کسی قتم کی زیادتی نہ کرے، اوران کو کسی تشویش میں مبتلانہ ہونے دے تاکہ بہ جماعت بدستور سابق این این جگہ اور مقام برقائم رہ کراطمینان قلب کے ساتھ ہماری دولت خداداد کے حق میں مصروف دعار ہیں اس معاملے میں تا کید کی جاتی ہے، ۱۵رجمادی الثانی و ۱۰مھے"

**(۲)** 

"متصدیان مهمات حال داستقبال چبوتر هٔ کوتوالی پرگنه شاه جهال پور بدانند چول دری ولاحقیقت کوکاز ناردار به ظهور پیوست که عیال کثیر بداد دابسته است دیج وجه معیشت نه دارد بنابرال مبلغ سه نکامرادی در وجه روز بیخ مومی الیه مقرر نموده شده باید که دجه ندکوره از ابتدابستم شهر دیقعده من مبلغ سه نکامرادی در وجه در در نیخ مومی الیه مقرر نموده شارالیه می رسانیده باشد که صرف معیشت خود نموده بدعاد دام دولت ابداتصال استعال داشته باشد."

(تحرير في تاريخ ٢١ رذي قعده ٢رجلوس)

تسرهه: "چېوتره کوټوالې پرگنه شاه جهال پور کے حال دستقبل کے متصدیوں کومعلوم

ہوکہ کوکا زنار دار (پنڈت) نے بیدرخواست دی ہے کہ اس کے کثیر ہال بیچے ہیں اور کوئی ذریعیر دوزی نہیں ہے، اس لیے بلغ تین فئکہ مرادی اس کے روزینہ کے لیے مقرر کئے جاتے ہیں، ادریہ کم ہیں (۲۰) ذی قعدہ ساتویں جلوس سے جاری سمجھا جائے بیر روز آنہ اس کو چبوتر ہے کی آمد نی سے ادا کردیا جائے تا کہ وہ اپنی روزی میں صرف کرے اور دوام دولت کے لیے دعاء میں مشغول رہے' ( تحریفی تاریخ ۲۱ ردی قعدہ کرجلوس)

(اس پرنجابت خال مرید باوشاہ کی مہرہے)

**(m)** 

(تحرير في تاريخ بست كيم شهرر جب المرجب سن ما رفقط)

تسرج مدا: چبوتره کوتوالی دارانفتح اجین کے حال وستقبل کے متصدیوں کومعلوم ہوکہ کوکا کے بینے کانچی نے درخواست دی ہے کہ پہلی سند کے بموجب کوکا کے لیے تین فئلہ کاروزینہ مقررتھا اب وہ تھم الہی ہے وفات پا گیا ہے اس لیے اب تین بہلولی عالمگیری ۲۰ رد جب اروی سال جلوس سے اس کے لڑے کا نجی کے نام سے مقرر ہونا چا ہے اور محال فہ کورکی آ مدنی سے بیشخواہ اس کودی چا کے تاکہ وہ اپنی ضرورت پرخرج کر سے اور دوام دولت ابد کے لیے دعاء کر ہے۔''

کودی چا ہے تاکہ وہ اپنی ضرورت پرخرج کر سے اور دوام دولت ابد کے لیے دعاء کر ہے۔''

#### (r)

"عاملان حال واستقبال پرگذسارنگ بور بدانند که چون درین و لا بموجب پروانتهٔ امارت پناه اسلام خان مرحوم به ظهور پیوست که کانجی زنا ردار بیج وجه معیشت ندار دلبد امبلغ چهار آنه بومیه از محصول چبوتره کوتوالی محل مستور با دمقرر است باید که بومیه ندکوره راروز به روزمی رسانیده باشد که صرف اوقات خودنموده در دعا گوئی دوام اهتفال واشته باشد درین باب تا کید داند-"

(تحریر فی تاریخ ۲۸ رجهادی الثانی ۱۹ رجلوس والا)

ترجمه: "پرگذمارنگ کے حال و متنقبل کے عاملوں کو معلوم ہو کہ امارت پناہ اسلام خال مرحوم کے پروانے سے بیظا ہر ہوا کہ کا نجی زنار دار کا کوئی ذریعہ روزی نہیں اس لیے چبوترہ کوتو الی کے محصول سے چارآنہ یومیہ اس کے لیے مقرر کیا جاتا ہے، یومیہ مذکورہ اس کے بیاس روز آنہ پہنچنا چاہئے، تاکہ وہ صرف اوقات کرے اور وہ دولت ابد کے دوام کے لیے دعا میں مشغول رہے، تاکہ وہ صرف اوقات کرے اور وہ دولت ابد کے دوام کے لیے دعا میں مشغول رہے، تاکہ وہ عرف اوقات کرے اور وہ دولت ابد کے دوام کے لیے دعا میں مشغول رہے، تاکہ وہ عرف اوقات کرے اور وہ دولت ابد کے دوام کے لیے دعا میں مشغول رہے، تاکہ وہ عرف تاریخ ۱۲۸ جماوی الثانی ۱۹ رجلوس والا۔"

(اس پر حبیب الله حسی مریدشاه عالمگیری مهرہے)

**(a)** 

متصدیان مهمات حال واستقبال چبوتر و کوتو الی من مضاف صوبه اجین بدانند که چون درین و لا بوجه بیوست که کوکاز نار دار بموجب پروانه نجابت خان مرحوم سه منکامرادی کلان از چبوتر و کوتو الی بومیه مذکور و مقرر داشت و دیعت حیات سپر دولهذا بومیه مذکور بدستور سابق به کانجی پسر کوکاند کورمن ابتدا شهر ذی قعده ۱۰۸۵ بحال و مسلم واشته شد باید که وجه بومیه از ابتدا صدری رسانید و باشد که آن راصرف کفاف نموده بدعا گوئی دوام دولت ابدمدت بندگان حضرت اشتغال می داشته باشند ی شورت شدین تاریخ برخی نیجم ذی قعده ۱۸۵۵ ه

توجمه : "صوباجین کے چہور ہ کوتو الی کے حال دستقبل کے مصد ہوں کومعلوم ہوکہ

یہ معلوم ہوا ہے کہ نجا بت خال مرحوم کے پروانے کے بموجب کوکاز ناردار کے لیے برستور سابق

کوکا کے بیٹے کانچی کوؤی تعدہ کہ اور کی ابتدا ہے بحال کیا جاتا ہے اور بیاس کو ملنا چاہتے تمن

نکا دادی کلال مقررتھا، اب وہ نہیں ہے اس لیے یومیہ ندکورہ تا کہ دہ خرج کرے اور دولت ابددت

کے دوام کے لیے دعا کرے۔"

(اس پر مختار خال بندهٔ اورنگ زیب بہا درعالمگیر باوشاه کی مهر ہے)

**(Y)** 

" چول حقیقت استحقاق مرارز ناردار کوکا بردار کلال مومی الیه معلوم شد که از مدت پنجاه سال مبلغ پنجاه وام که یک منکا برسال از حاصل چوتره کوتوالی بخدمت بندگان اعلاحضرت یا فته بنابری چند کلمه بنام متصد یان چبوتره کوتوالی قصبه ند کوره نوشته شد که موافق دستور قانون قدیم به تغصیل ذیل دسانده که صرف ما یختاج خودنموده بدعا گولی دوام دولت ابد پیوند بندگان اعلی حضرت می نمایند) در تحریر نی تاریخ غره شهر جمادی الثانی ۸ رس جلوس مرارک)

قسوج مله: "مرارزناردارادراس كربن بهائى كوكاكى درخواست سے حقیقت معلوم ہوئى كہ وہ پچاس (۵۰) سال كى مدت سے بچاس (۵۰) دام بعنی ایک شکہ سالانہ چبوترہ كوتوالى كى آمد نى سے بندگان اعلى حضرت مذكوركى خدمت كے صلے ميں پار ہے بيں اس ليے بيسطريں چبوترہ كوتوالى كے قضہ مذكوركے متصد يوں كے ليكھى جارہى ہيں كہ قانون قديم كے دستوركے مطابق ذيل كے قضہ مذكوركے متصد يوں كے ليكھى جارہى ہيں كہ قانون قديم كے دستوركے مطابق ذيل كے اشخاص كے پاس دہ رقم پہنچتى رہے كہوہ بندگان اعلى حضرت كے دولت ابدكے دوام كے ليے دعاء كرس ـ " (۱)

(تحریر فی تاریخ غره شهر جهادی الثانی من ۸رجلوس مبارک)

<sup>(</sup>۱) مندومندراوراورگ زیب کفرامین: ۱۸ رمطبوعه مولانا آزادا کیڈی دالی

ج آخری نظام حیدرآباد کے عہد حکومت میں مہاراجہ شن پرشاد کو وزیراعظم کا بلند ترین مقام حامل تھا۔ مقام حاصل تھا، اور بھی دیگر اسلامی حکومتوں کا حال یہی تھا۔

اس طرح کی فراخد لی ، توسع ، انساف، اور مساوات کا مظاہر ہ آج کی جمہوری حکومتوں میں بھی موجود نہیں ہے ، خاص قومی حکومتوں کا تو سوال ہی کیا ہے؟ اسلامی تاریخ نے مذہبی رواداری اور مساوات کی جومثالیں قائم کی ہیں پوری انسانی تاریخ کی شخصی ، قومی یا جمہوری حکومتیں ایسی مثالیں ہیں کے سے قاصر ہیں۔

### عہد فاروقی کے بعض احکام

بعض ناقدین عہد فاروق کے بعض انظامی احکام کوجن کا تعلق قومی خصوصیات سے تھا ذمیوں کے لیے امتیازی سلوک کی مثال میں پیش کرتے ہیں مثلاً ،حضرت فاروق اعظم نے ذمیوں کو بیت کم دیا تھا کہ وہ وضع قطع اورلباس میں مسلمانوں کی نقل نہ کریں ، کمر میں زنار با ندھیں ، لمی تو بیال پہنیں ، گھوڑوں پر کاٹھی کسیں ، ٹی عبادت گا ہیں نہ بنا کس ، شراب اور خنزیر نہ بیجیں ، نا قور نہ بجا کمیں ،صلیب نہ نکالیں ، بنو تخلب کو بی تھم تھا کہ اپنی اولا دکواصطباغ ندویں ،لیعنی وہ طریقہ جس سے بجا کمیں ،صلیب نہ نکالیں ، بنو تخلب کو بی تھم تھا کہ اپنی اولا دکواصطباغ ندویں ،لیعنی وہ طریقہ جس سے ایک آدمی ہمیشہ کے لیے عیسائی بن جاتا ہے ، اور تبدیل فرہب کا اختیار باتی نہیں رہتا ، اسلام میں اکسی کوئی چیز تو نہیں ہے ، البتہ علامتی طور پر ختنہ کی مثال دی جاسکتی ہے ، اور سب سے بڑھ کریہ کہ حضرت عمر نے عرب کی وسطح آبادی میں آباد تھے جلا وطن کر دیئے دغیرہ ۔

لیکن دراصل بی غلط فہمیاں یا بدگمانیاں ان احکام کی حقیقت نہ جاننے کی بناپر پیدا ہوئی ہیں، یا ان کوان کے پس منظرے الگ کر کے دیکھنے کی بنا پر۔

جہاں تک وضع قطع اور لباس کا معاملہ ہے تو در اصل بیا لید انظامی نوعیت کا تھم تھا، اور اس کا مقصد ہرقوم کی اپنی قومی خصوصیات کا تحفظ تھا، ایسانہیں تھا کہ حضرت عمرنے کوئی نیا تحقیر آمیز لباس یا

ہو بغارم ان کے لیے تیار کرایا ہو، اور ان کواس کے پہننے پرمجبور کیا ہو، حضرت عمر نے ذمیوں کوجس لباس کا تھم دیا تھا وہ ان کا اپنا قومی قدیم لباس ہی تھا، چنا نچہ کنز العمال میں ای تئم کے ایک معاہدے میں بیالغا ظاآئے ہیں۔

وان نلزم زيناحيث ماكنا. (١)

عليكم بلباس ايبكم اسطعيل واياكم والتنعم وزى العجم والقوا الخفافو القوالسراويل.

لیعنی تم کواپنے باپ اساعیل کالباس پہننا جاہئے ،خبر دارعیش طلی اور عجمی طرز زندگی ، ہرگز اختیار نہ کرنا ، نیز موز ہ اور یا جامہ پہننا حجوڑ دو۔ (۲)

اور میمض انتظامی اور سیاس مصالح کے تحت تھا، کوئی تھم شری واجب التعمیل نہیں تھا، یہی وجہ ہے کہ جب حضرت عمر بیت المقدی کے معاہدہ کے لیے شام تشریف لے گئے تو تمام مسلم افسران نوجی رومیوں کے لباس میں تھے، اس پرآپ نے ناراضی کا اظہار فرمایا، لیکن جب ان لوگوں نے اس کا سبب بتایا تو خاموش ہو گئے۔

ای طرح فتح مصر کے موقعہ پر اہل فوج کی خوراک ولباس کا انتظام اس طرح کیا گیا کہ عیسائی ہرسال غلہ اور کپڑوں کی ایک تعدا دمقررہ جزید کے ساتھا داکرتے رہیں ،ان کپڑوں میں

عمامداورجبك ماته موزے اور ياجا مجمى شامل تھے۔(۱)

حالا تکہ موز ہے اور پا جامہ کے استعال کو حضرت عمرا پنے سابق فرمانوں میں منع کر چکے سے، ان دونوں مختلف کاروائیوں میں تطبیق یہی ہوسکتی ہے کہ سابق تھم کو انتظام اور سیاست پرمحمول کیا جائے، وہ کوئی شرعی حکم نہیں تھا اور نہ اسلام کے نظام قانون کے ایک جصے کے طور پر جاری کیا گیا تھا، ورنہ سلمان بھی اس تھم ہے سرتانی نہیں کر سکتے ہے، جبکہ تاریخی طور پر معلوم ہے کہ بیکم بعد کے ادوار میں قائم نہیں رہ سکا، خود خلیفہ راشد حضر سے عمر بن عبدالعزیز (جونظم وانتظام اور تشکیل وقعیر میں حضرت فاروق اعظم کے بیروکار تھے) نے ایک عامل کو جوفر مان لکھا ہے اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ قوی خصوصیات کالحاظ ذمیوں نے عملا ترک کر دیا تھافرمان کے الفاظ ہیں:

وقد ذكر لى ان كثيراً من قبلك من النصاري قدر اجعوا لبس العمائم وتركوا المناطق. (r)

'' دیعن مجھ کومعلوم ہواہے کہ اکثر عیسائی عمامہ باندھنے لگے ہیں ،اور پٹیاں لگانی حجھوڑ دی ہیں''۔

ای طرح مسلم حکمرانوں نے بھی بعد کے ادوار میں عجمی لباسوں کو اختیار کرلیا تھا، اگریہ تھم شرعی ہوتا، یا عجمی لباس حقارت و ذلت کی علامت کے طور پر مانا گیا ہوتا تو مسلم خلفا وامراء ہرگز اپنے لئے پسندنہ کرتے، (قطع نظراس سے کہ شرعی طور پر بیمل محمود تھایا نہیں؟)

کے عباسی خلیفہ منصور نے در بار کے لیے جوٹو پی اختیاری وہ مجوسیوں کی ٹو پی تھی، ادر خاص ان کی تو می علامت تھی۔

کے معتصم باللہ نے تواپنے کو مجمی طرز زندگی ہی میں ڈھال لیا تھا،مور کے مسعودی نے لکھاہے:

وغلب عليه التشبه بملوك الاعاجم في الآلة ولبس القلانس او

الشاشيات فلبسها الناس اقتداء بفعله وايتمامابه فسميت المعتصميات. (١)

دولیعنی و ه تُو بی اوڑھنے، بگڑی با ندھنے اور ساز وسا مان رکھنے میں رئیسان عجم کی تقلید کا بہت شائق تھا،اس کی دیکھادیکھی دوسروں نے بھی بیوضع اختیار کرلی،اوراس وضع کا نام معتصمی پڑ گیا۔''

ہوئی تو مسلمانوں کی حکومت قائم ہوئی تو مسلمانوں اور کفار کے لباسوں ہیں کوئی تو مسلمانوں اور کفار کے لباسوں ہیں کوئی فرق نہیں تھا، چنانچہ ابن حوقل بغدادی جس نے چوشی صدی کے آغاز میں ان مما لک کاسفر کیا تھا کھنبات کے متعلق اپنے جغرافیہ میں لکھتا ہے:

وزى المسلمين والكفار بهاواحد في اللباس وارسال الشعر.

دونوں ایک سالباس پہنتے ہیں، اور کا فرول کی ایک وضع ہے، دونوں ایک سالباس پہنتے ہیں، اور ہال برے ہیں۔ اور ہال برے دکھتے ہیں۔

وای مورخ سندها ورمنصوره کی نسبت لکھتاہے۔

وزيهم زى اهل العراق ان زى ملوكهم يقارب زى ملوك الهند.

''لینی یہاں کے مسلمانوں کالباس عراق کا ساہے، لیکن یہاں کے بادشاہوں کی وضع ہندوراجاؤں کے قریب قریب ہے۔''

اگرچیکہ بیاختلاط کمی نقطہ نگاہ سے پیندیدہ نہیں ہے، جس کا احساس حضرت فاروق اعظم کو تھا، کیکن شرعی قانون کے لحاظ سے چونکہ ناجائز نہیں ہے، اس لیے اس پرقانونی امتاع عائد نہیں کیا جاسکتا۔

#### زناركامعامله

جہاں تک زنار باندھنے کا معاملہ ہے تو زنارے مرادیجی تحقیق کے مطالق پیٹی ہے، پیٹی کو عربی میں منطقہ بھی کہتے ہیں، اوراس لحاظے یہدونوں الفاظ مترادف ہیں، بعض روایات میں ان کو

<sup>(</sup>١)مروج الذهب مسعودي ذكر خلافت قابر بالله

مترادف طور پراستعال کیا گیا ہے، کنز العمال میں بیہتی وغیرہ سے روایت منقول ہے، حضرت عمر نے فوجى مربرا ہوں كوية تحريرى حكم بھيجا۔

وتلزموهم المناطق يعنى الزنانير. (١)

' ویعنی ذمیوں کے لیے پٹیاں یعنی زنارکولا زم کردو۔''

ای زنار کو ''کستیج'' بھی کہتے ہیں، چنانچہ جامع صغیر دغیرہ میں بجائے''زنار''کے ستیج ہی لكمام، اور عالب يد ب كريلفظ عجى برحال الل عجم قديم سے بين لكاتے تھے، اس كاتذكره علاممسعودی في التاب التبيد والاشراف مسعودی في التاب التبيد والاشراف مسعودی

میدذمیول کے قدیم لباس کا ایک حصد تھاءاس کی ایک دلیل بیے کے خلیف منصور نے اسیے در باری لباس کو جب عجمی طرز برمرتب کیا تو اس میں بیٹی بھی داخل تھی منصور کے اس مجوز ولیاس کے بارے میں تمام مؤرضین عرب نے تصریح کی ہے کہ بیجم کی تقلید تھی۔

اس وضاحت سے قابت ہوتا ہے کہ زنار باندھنے کا حکم بھی لیاس ہی کی طرح قومی خصوصیت کے نقطہ نظر سے تھانہ کہ تحقیریا اتنیازی سلوک کے طور پر۔

### صليب اورناقوس

جہاں تک صلیب اور ناقوس کامعاملہ ہے، توضیح عقیق کے مطابق پیصلیب نکالنے یا ناقوس بجانے بریابندی علی الاطلاق نہیں تھی، بلکہ بعض قیدوں کے ساتھ تھی، مثلاً صلیب کے بارے میں معاہدہ میں بیرتیز تھی۔

ولايرفعوا في نادي اهل الاسلام صليباً (٣)

«لیعی مسلمانوں کی مجلس میں صلیب نه نکالیس، (کهاس میں انتشار و نساد کا اندیشہ ہے)

ناقوس کے بارے میں برتصری تھی:

یعسر بوا نواقیسم فی ایة ساعة شاؤا من لیل اونهاد الالمی اوقات الصلواة (۱)

دولین و می دات دن می جس وقت جاجی ناتوس بجاسکتے جی، البته نماز کے اوقات کا استثناء بوگان (کرنماز می خلل اور فرقه واراندانتشاروفساد کا اندیشہ ہے)

اور فاہر ہے کہ ان تیرول کے ساتھ صلیب اور ناقوس پرانتناع کوخلاف انعماف یا خلاف مساوات قرار نہیں دیا جاسکتا۔

خزريكامعامله

خنزیرے بارے میں کھی کوئی عام پابندی بین تھی کہذمی خنز برلیس رکھسکتا ، بابا ہر لے کر بیس کل سکتا ، بلکہ صرف بعض صور توں میں یا بندی تھی جس کی معاہدہ میں مراحت کی گئے تھی۔

والا يخوجوا خنزيراً من منازلهم الى افنية من المسلمين. (٢) دولين دى فزر كوملما تول كا حاطمين نديجا كين "

#### اصطباغ كامعالمه

اصطباغ کا مسئلہ بھی عموی توجیت کا نہیں تھا، بلکہ بنو تفلب میں ایک خاص صورت حال پیدا ہوئی تھی اس پرا متناع عا کد کیا گیا، وہ صورت ریتی عیسائی خاندان میں ہے کوئی مسلمان ہوجائے اور نابالغ اولا دھ جھوڑ کر مرے تو اس کی اولا دکس نہ جب کے موانق پرورش پائے گی، یعنی وہ مسلمان مسجمی جائے گی، یان کے خاندان والوں کو جوعیسائی نہ جب رکھتے تھے بیر تن حاصل ہوگا کہ اس کو اصطباغ دے کرعیسائی بنالیس، حضرت عمر نے اس صورت خاص کے لیے بیر تھم ویا کہ خاندان والے اس کواصطباغ نہ دیں، اور میسائی نہ بنا کمیں، اور بیر تھم بالکل قرین انصاف ہے کیوں کہ اس کا باپ مسلمان ہوگی افغان والے کے مسلمان ہوگیا تھا تو اس کی نابالغ اولا دیمی بظاہر مسلمان قرار پائے گی، علام طبری نے بنو تفلب کے مسلمان ہوگیا تھا تو اس کی نابالغ اولا دیمی بظاہر مسلمان قرار پائے گی، علام طبری نے بنو تفلب کے واقعہ کے دیل میں بیالغا فائل کے بین:

علیٰ ان لاینصووا ولیداًممن اسلم آباء هم. (۱) ''لینی بنوتغلب کو بیراختیار نه ہوگا کہ جن بچوں کے باپ مسلمان ہو چکے ہوں ان کو عیمائی بناسکیں۔''

أيك اورموقعه برالفاظ يدين:

ان لاينصروا اولادهم اذااسلم آباء هم. (٢)

'' یعنی ان نابالغ بچوں کونفر انی بنایا نہیں جاسکے گاجن کے باب مسلمان ہو چکے ہوں۔''
اور بیصورت محض فرضی نہیں تھی، بلکہ بنو تغلب میں بہت سے لوگ اسلام قبول کر چکے تھے،
اور ان کے یہاں بیصورت بکٹرت بیدا ہور ہی تھی، بلکہ علامہ طبری نے صاف تصریح کی ہے کہ تغلب
میں سے جولوگ اسلام لا چکے تھے خودا نہی لوگوں نے معاہدہ کے بیشر انط پیش کئے تھے۔ (۳)
عرض ان احکام میں ہے کی تھم کونہ ہی یا قومی قصب پرمحمول نہیں کیا جاسکتا۔

# عيسائيوں اور يہود بوں كى جلاوطنى

اب بات رہ جاتی ہے کہ خیبر کے یہودیوں اور نجران کے عیسائیوں کی جلاوطنی کی، توضیح صورت حال معلوم ہوتو کوئی شخص اس کوبھی ظلم و ناانصافی قرار نہیں دے سکتا، خیبر کے یہودی بڑے شاطر اور مکار تھے، انہوں نے مسلمانوں کی حکومت اگر چیکہ تسلیم کر کی تھی گران کے دل پوری طرح صاف نہ تھے، اور موقعہ بموقعہ مسلمانوں کے خلاف شرارتیں کرتے رہتے تھے۔

ایک دفعہ عبداللہ بن عمر کو بالا خانے سے ڈھیل دیا جس سے ان کے ہاتھ میں زخم آیا، مجوراً حضرت عمر نے مجمع عام میں کھڑے ہوکران کی شرارتیں بیان کیں، اور پھران کی جلاوطنی کا تھم صادر کیا۔

علادہ ازیں خیبر کے وقت ہی ان سے کہدیا گیا تھا کہ یہاں تم لوگوں کا قیام عارضی ہے، کی ا (۱) طبری:۲۸۲ (۲) طبری:۲۵۱۰ (۳) طبری:۲۵۰۹

موقعه پرسيملاقه تم لوگول كوخالي كرنا موكا\_(١)

تو گویا یہود کوخیبر سے حسب معاہدہ نکالا گیا، اور جب ان کی شرارتیں زیادہ بوھ گئیں اور اسلامی حکومت نے محسوس کیا کہ اس طبقہ کی بنا پرمسلم اکثریت کونقصان پہونچ رہاہے، تو وونوں کے اسلامی حکومت نے محسوس کیا کہ اس طبقہ کی بنا پرمسلم اکثریت کونقصان پہونچ رہاہے، تو وونوں کے امن دعافیت کا تقاضا یہ ہے کہ دونوں کی بستیاں دور دورکر دی جائیں۔

نجران کے عیسائیوں کا معاملہ بھی قریب قریب بہی تھاوہ یمن اور اس کے اطراف میں آباد سے اس کے اطراف میں آباد سے اس سے کھترض نہیں کیا گیا تھا، کیکن انہوں نے چیکے چیکے جنگی تیاریاں شروع کردیں اور بہت سے گھوڑ ہے اور جتھیار مہیا گئے ، حضرت عمر نے اس مجبوری میں ان کی شریبندیوں سے محفوظ رہنے کے لیے ان کو تھم دیا کہ یمن کوچھوڑ کرعراق چلے جائیں۔(۲)

اس کوبھی خلاف انصاف قرار نہیں دیاجاسکا ......علادہ ازیں ان کو ملک بدر نہیں کیا گیاتھا، بلکہ انتظامی نقطہ نظر سے محض نقل مکانی تھی، اور اسلامی حکومت نے جس مقام پران کوآباد کیاوہ مجھی اسلامی مملکت ہی کا حصہ تھا، اور ان کوان کی زمینوں اور باغات کی قیمتیں بیت المال ہے اداکر دی گئیتیں ،اسی طرح حجاز کے یہودیوں کوبھی ان کی اراضی کی قیمتیں اداکردی گئیتیں ۔ (۳)

نجران کے عیسائیوں کو جب عرب کی آبادی سے نکال کرشام وعراق میں آباد کیا گیا تو ان کے ساتھ بڑا فیاضانہ برتا و کیا گیا، اوران کوخصوصی مراعات دی گئیں، ان کوامن کا جو پروانہ دیا گیا اس میں پیشرطیں کھی گئیں:

''عراق یا شام جہاں بہلوگ جا ئیں وہاں کے افسران کی آبادی اور زراعت کے لیے ان کو زمین دیں جس مسلمان کے باس بہکوئی فریا دیے جا ئیں ووان کی مدد کرے، چوہیں (۲۴) مہینے تک ان سے مطلقاً جزیہ نہ لیا جائے''

اس معاہدہ پراحتیا طاور پختگی کے لیے بڑے بڑے صحابہ نے دستخط کئے۔(۴) ایک ایسی قوم جس کے متعلق بغاوت اور سازش کے ثبوت موجود ہوں اس کے ساتھ اس

# ہے بڑھ کراور کیا رعایت کی جاسکتی تھی۔(۱)

# (۵) ذمیوں کے لیے قانون جزیبہ

بعض ناواقف لوگ اسلام کے قانون" جزیہ 'پرکافی چیں بجبیں نظراؔ تے ہیں، وہ بھتے ہیں کریا ہے۔ اوراس جری کریا گئیں ہے، جوذات کے ساتھ صرف غیر سلم اقلیتوں پرعا کد کیا جاتا ہے، اوراس جری زات ہے جوزات کے ساتھ صرف غیر سلم اقلیتوں پرعا کد کیا جاتا ہے، اوراس جری زات ہے جوزات کے لیے اسلام کا قبول کر لینا زیادہ آسان ہے، اس طرح یہ جبراً مسلمان بنانے کا ایک سیاسی ذریعہ ہے' وغیرہ۔

سین پیغلط نبی بھی اس قانون کی حقیقت نہ جاننے کے سبب بیدا ہوئی ہے، جزید کی حقیقت اس کی تاریخ اور اس کے مقاصد کاعلم ہوتو جزیدا یک معمول کا ٹیکس معلوم ہوگا۔

## جزبير كالمحقيق

جزیہ دراصل فاری لفظ ''گزیت''کا معرب ہے، عربی زبان میں سب سے زیادہ جس غیر عربی زبان میں سب سے زیادہ جس غیر عربی زبان کے الفاظ معرب ہو کرداخل ہوئے وہ فاری ہے، اوراسکی بوی سیاس وجہ یہ کہ فاری حکم انوں کے حدود حکومت یمن اوراس کے مضافات تک پھیلے ہوئے تھے، ظاہر ہے کہ حکم ان قوم کی زبان محکم وں کے لیے بہت زیادہ قابل قبول ہوتی ہے، چنا نچے عربوں نے بہت ماری فاری الفاظ کومعرب کرکے اپنی زبان میں شامل کرلیا ۔۔۔۔۔۔ انہی الفاظ میں ایک اصطلاحی لفظ میں ایک اصطلاحی لفظ ''گزیت'' بھی ہے۔۔

غیر عربی زبانوں کے الفاظ ومصطلحات کے متعلق نہایت سیحے اور متند کتاب عربی زبان میں '' مفاتیح العلوم'' ہے جو کشف الظنون'' کلما خذہ ہاس کتاب میں جزید کی تحقیق ان الفاظ میں کی گئے ہے: جزاء رؤس اهل الـذمة جـمـع جـزية وهـومـعـرب گـزيت وهوا لخراج بالفارسية. (۱)

لیعنی ذمیوں سے جزیدلیا جاتا ہے، بیمعرب لفظ ہے جس کی اصل گزیت ہے، اوراس کے معنی فارس میں خراج کے ہیں۔

برمان قاطع میں ہے:

گزیت بفتح الاول و کسر ٹانی زرے باشد کہ حکام ہرسالہ ازرعایا گیرندوآں راخراج ہم گویندوزرے رانیز گویند کہ از کفار ذمی ستانند۔(۲)

تسرجہ ہے: لیعنی گزیت وہ سالاند قم ہے جو حکام رعایا سے وصول کرتے ہیں ،اس کوخراج بھی کہتے ہیں نیز ذمی کا فروں سے وصول کی جانے والی رقم کوبھی گزیت کہا جاتا ہے۔

#### جزييكا آغاز:

یہ جزید دراصل نوشیروان کے عہد حکومت میں رائج ہواا دراس کے قواعد اس کے عہد میں مرتب ہوئے ،امام ابوجعفر طبری جو بڑے محدث اور مورّخ ہیں ،نوشیر وال کے ملکی انتظامات کے ذیل میں لکھتے ہیں:

والزم الناس الجزية ماخلااهل البيوتات والعظماء والمقاتلة او العرابذة والكتاب ومن كان في خدمة الملك وصيروهاعلى طبقات اثنى عشر درهما وثمانية وستة واربعة ولم يلزموا الجزية من كان له من السن دون العشرين اوفوق الخمسين. (٣)

ليعنى لوگول پر جزميه مقرر كيا گيا، جس كى شرح بار ه در جم اورآ محد د چيد د چارتھى، ليكن خاندانى

(۲) مفاتح العلوم: ۷۵۹، مطبوعه يورپ بحوالداسلام اورستشرقين: جهم ۱۳۹۵ (۲) اسلام اورستشرقين علامه بلي: جهم ۱۳۹۵ (۳) تاريخ كبيرطبرى: ج ۲۷۲۶ ۹

شرفاءادرامراءادرابل فوج اور پیشوایانِ ند ب اورابل قلم اورعبده داران در بار جزیه سے متثنیٰ تھے اوروہ لوگ بھی جن کی عمر پیچاس (۵۰) سے زیادہ یا بیں (۲۰) ہے کم ہوتی تھی۔ اس کے بعدامام طبری لکھتے ہیں:

وهي الوضائع التي اقتدى بها عمربن الخطاب حين افتتح بلاد الفرس. لعنى جب حضرت عمر بن الخطاب نے فارس فتح كيا توان تو اعدكي تقليدكى -علامه ابوحنیف دینوری نے بھی' دکتاب الاخبار الطّوال' میں اس پوری تفصیل کو بعینه نقل کیاہے۔(۱)

#### جزبه كالمقصد

نوشیروال نے یہ جزید کس مقصدے جاری کیا، اس کا تذکرہ کرتے ہوئے امام طبری نے لکھاہے کہ:اہل فوج ملک کے محافظ ہیں،اور ملک کے لیے اپنی جانیں خطرے میں ڈالتے ہیں،اس لیے لوگوں کی آمدنی سے ان کے لیے ایک رقم خاص مقرر کی گئی کہ ان کی محنتوں کا معاوضہ ہو۔ (۲)

تو گویا جزید معاوضهٔ حفاظت تهاعبد اسلامی میں جب جزید کولیا گیا تو اس کی اصل حیثیت جوں کی توں باتی رکھی گئی، مثلاً فوجیوں کواس سے متنفی رکھا گیا، اور بچیاس (۵۰) سال سے زیادہ اوربیں (۲۰)سال ہے کم عمرلوگوں کو بھی اس سے الگ رکھا گیا ،البتہ تھوڑی بہت ترمیم بھی کی گئی ،اسلامی حکومت میں فوجی خدمات کی لازمی ذمہ داری مسلمانوں کے سرہے، غیرمسلموں کو جبری طور پر اس کا پاینٹر بیں کیا گیا،اس لیے کہان کی جان ومال کی حفاظت مسلمانوں کے ذمہ ہے،غیرمسلموں کے ذمہ ملک کے شہریوں کی جان ومال کی حفاظت نہیں ہے،اس لیے مسلمان جزیہ سے منتنیٰ رکھے گئے۔اور غیرمسلموں پرحفاظت جان ومال کے بدلے جزیہ عائد کیا گیا، متعد دروایات وآ ڈارسے ٹابت ہوتا ہے کہ (۱) ص:۳۷، بحواله اسلام اورمتشرقین: جسم ۱۳۱۸ (۲) الینیا

عکومت کوئن حامل ہے کہ وہ اپنے شہر یول ہے ان کی تفاظت کامعاوضہ وصول کر ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے والی ایلہ کو جو فر مانِ جزیتے کریر فر مایا اس میں بیالفاظ تھے: ''یسح۔فسط سوا ویسمنسعوا''لینی ان لوگوں کی تفاظت کی جائے اور دشمنوں ہے ان کو بچایا جائے۔(۱)

اک طرح عبد صحابہ میں جو بعض معاہدات ذمیوں کے لیے ہوئے ہیں، ان میں صراحت کی گئی ہے کہ میہ جزید معاوضۂ حفاظت کے طور پران سے لیاجائے گا، مثلاً حضرت خالد بن الولید نے صلوبا بن نسطو ٹاسے جومعاہدہ فرمایا اس میں لکھا گیا:

هذاكتاب من خالدبن الوليد لصلوبابن نسطونا وقومه انى عاهد تكم على السجوية والمنعة فلك الذمة والمنعة فان منعناكم فلنا الجزية والافلا، كتب سنة اثنى عشره في صفو. (٢)

ترجمه: بیخالد بن الولید کی تحریب، صلوبا بن نسطونا اور اسکی قوم کے لیے، میں نے تم سے معاہدہ کیا جزید اور محافظت پر، پس تمہاری ذمہ داری اور محافظت ہم پر ہے، جب تک ہم تمہاری محافظت کریں ہم کو جزید کاحق ہے ورنہیں ، صفر ۱۱ سے کولکھا گیا۔

اہل عراق سے جب حضرت خالد بن الولید نے معاہدہ کیا تو ایک تحریر حضرت خالد نے دی جس میں وہی دضاحت تھی کہ جزیدان کی حفاظت جان و مال کے بدلہ لیا جائے گا،اور دوسری تحریراہل عراق کی جانب سے کھی گئی اس میں بھی اس کی وضاحت کی گئی۔

انا قد اديناالجزية التي عاهدنا عليها خالداً ان يمنعونا واميرهم البغي من السملمين وغيرهم . (٣)

نوجمه: تهم نے وہ جزیدا داکر دیاجس پرخالدے معاہدہ کیاتھا، اس شرط پر کہ مسلمان یا کوئی قوم

<sup>(</sup>۱) نتوح البلدان بلاذرى: ٩٥ر بحواله اسلام ادرمستشرقين: جهر مهما

<sup>(</sup>۲) تاریخ کبیرابوجعفرطبری مطبوعه بورپ: جهره ۲۰۵۰ (۳) طبری: جهمره ۲۰۵۵

اگر بم کوکوئی نقصان پہو نچاناچا ہے قواسلام کی جماعت اوران کے سربراہ ہماری حفاظت کریں گے۔
حضرت ابوعبیدہ بن الجرائ نے شام میں جب مسلسل فتو حات حاصل کیس قو ہم قل ایک بدی
فوج کے کرمقا بلے کے لیے آیا، مسلمانوں کی پوری قوجہ فوجی تر تیب اور ضرور بیات میں لگ گئ، اس
وقت حضرت ابوعبیدہ نے اپنے تمام عمال کو جوشام کے مفتوجہ علاقوں میں تعینات تھے ،تحریری ہمایت
مجھیجی کہ جن لوگوں سے جزید وصول کرلیا گیا ہے، ان کو واپس کر دیا جائے اور ان سے کہدیا جائے کہ
ہم نے تم سے حفاظت کے بدلے یہ جزید لیا تھا، کیکن اب جنگ کا خطرہ در پیش ہونے کی بنا پر ہم اس
عہد کو پور انہیں کر سکتے اس لیے تم سے جزید لینے کا بھی حق نہیں رکھتے۔

عیمائیوں نے مسلمانوں کودل سے دعادی کہ خداتم کو پھرسے ہمارے شہروں کی حکومت دے، رومی ہوتے تو اس موقع پروائیں دیناتو در کنار جو پچھ ہمارے پاس تھاوہ بھی لے لیتے، چنانچہ لتھیل حکم میں وصول شدہ جزید کی پوری رقم ان کے مالکان کودائیں کردی گئی۔(۱)

اس تفصیل سے ثابت ہوتا ہے کہ جزیہ بس معاوضہ حفاظت ہے جوقو می خدمات سے متنتیٰ رکھنے کی بنا پران پر عائد کیا جاتا ہے، یہی وجہ ہے کہ اگر کوئی غیر مسلم اپنے کوفوجی خدمات کے لیے بیش کرنے وعام مسلمانوں کی طرح اس کو بھی جزیہ ہے متنتیٰ کر دیا جائے گا۔

حضرت عثان کے زمانہ میں جب حبیب بن مسلمہ نے قوم جراجمہ (ایک عیسائی قوم) بر فتح پائی توان لوگوں نے فوجی خدمات کے لیے اپنے کو پیش کیا،اوراس وجہ سے وہ پوری قوم جزیہ سے بری رہی۔(۲)

حضرت عمرکے زمانے کے بعض معاہدات میں بھی پی تصریح ملتی ہے، عتبہ بن فرقد نے جب آ ذر بائیجان فتح کیا تومعاہدے میں بیالفاظ لکھے۔

على ان يؤ دوا الجزية على قدر طاقتهم ومن حشرمنهم في سنة وضع عنه جزاء تلك السنة.

<sup>(</sup>۱) كمّاب الخراج قاضى ابو يوسف: ١٨ ركزح البلدان: ١٣٥ رفق الشام از دى: ١٣٥ (٢) اسلام اورمستشرقين : ٢٥ ١٩ م١٥٥

نسرجسه: لین ملح اس شرط پر بوئی که جزیدادا کریں ادر جو محض کسی سال از ائی میں بلایا جائے گا تو اس سال کا جزید معاف کردیا جائے گا۔(۱)

عہد فار دتی اورعہد صحابہ میں اس قتم کی متعد دنظیریں موجود ہیں، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ جزیہ مسلمانوں کی نوجی خدمات کا صلہ ہے۔

### جزبير كى مقداراورمصارف

جزیہ کے مصارف یہ ہیں، نشکر کی آرائنگی ہمرحد کی حفاظت، قلعوں کی تغییر، سڑکوں اور بلوں کی تیاری ہمرر شتہ تعلیم وغیرہ بے شبہ اس طرح اس خاص رقم سے مسلمانوں کو بھی فائدہ پہو پنجتا ہے، جس طرح کہ دوسرے شہریوں کو۔

جزیدی مقدارزیادہ سے زیادہ ہیں (۲۰)رو بے سالانہ تھی، کس کے پاس لاکھوں رو بے بھی ہوں تواس سے زیادہ نہیں لیا جائے گا، عام شرح چھ(۲) رو بے اور تین (۳) رو بے سالانہ ہے، فلا ہر ہے کہ رہ بہت ہی معمولی تیکس ہے، مسلمانوں پرزکوۃ ،عشرادرصد قات کے نام پرجو مالی وظا کف مقرر کے گئے ہیں وہ اس سے کہیں زیادہ ہیں، پھراسلای حکومت اس معمولی جزیدے وض جوحقوق و یق ہے۔ دیتی ہے اس سے زیادہ دنیا کی کوئی حکومت نہیں دے سے تیں۔ (۲)

# (٢) كياقرآن مين صرف گياره احكام بين؟

بعض بنا داقف میاضرورت سے زیادہ متعصب مستشرقین نے لکھا ہے کہ قرآن میں صرف چندا حکام کا ذکر ہے جن کوئسی کممل قانون کی بنیاد نہیں بنایا جاسکتا اور وہ یہ ہیں۔

#### (١) لاتتخذوا عرضة لايمالكم.

<sup>(</sup>۱) تاریخ کبیرطبری بحواله اسلام اورمستشرقین علامهٔ بلی جهر ۱۳۸

<sup>(</sup>٢) اسلام اورمستشرتین علامه بی تعمانی: ١٣٨/٣٦ تا ١١٠٧

#### (اپنی قسموں کامدف نه بناؤ)

(۲) الطلاق مرتان فامساك بمعروف اوتسريح باحسان .

(طلاق دوبارے، پیرمعروف طریقے ہے روک لینا ہے یاحسن سلوک کے ساتھ رخصت کر دینا)

- (r) سود کے مسائل۔
- (4) قرض کے لکھنے کا حکم۔
- (۵) عدل کی صورت میں چارعور توں سے شادی کی جازت -
  - (۱) ایک مذکر کا حصد دومؤنث کے حصہ کے برابر ہوگا۔
  - (2) بےشوہرکواولا دنہ ہونے کی صورت میں نصف ملے گا۔
- (۸) مرض الموت کے وقت وصیت کے سلسلے میں شاہد مقرر کرنا۔
  - (۹) سال میں بارہ مہینے ہوتے ہیں۔
  - (۱۰) مکاتب کے سلسلے میں اس کی حریت کی تحریر۔
    - (۱۱) نیبت اورزنا کی سزا\_

یہ اعتراض مسرُ شیلڈن ایموز (SHELDON AMOS) نے کیا ہے، دیکھتے

(i) ROMMON CIVIL LAW. P. 406. To.415

مگرظاہر ہے کہ بیا کہ جاہلانہ اعتراض ہے، قرآن میں بینکڑوں آیات واحکام موجود ہیں، مثلاً جن احکام کا تعلق بندوں کے اعمال سے ہے عبادات کے علاوہ ان کی تعداد تقریباً ایک سونو ہے اسمال ہے۔ متعلق آیات تقریباً سر (۷۰) ہیں، معاملات ہے متعلق بھی تقریباً سر (۱۹۰) ہیں، فوجداری قوانین سے متعلق تقریباً سر (۲۰) ہیں، عدالتی احکام سے متعلق تقریباً ہیں (۲۰) ہیں، عدالتی احکام سے متعلق تقریباً ہیں ان کے علاوہ احادیث احکام کی تعداد بعض علماء کے بیان کے مطابق پینتالیس سو (۲۰) تک پہونچتی ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) بحوال يرة العمان: ج ٢١٨ ٢ ٢٣٦ ، اسلام اورمشرقين علامه بلي تعماني: ج ٣١٢ ٣ ١٦ (١) اصول المقتدع بدالو باب خلاف، اعلام الموقعين

علماء نے آیات احکام اور احادیث احکام پرستفل کتابیں کھی ہیں جس کا اندازہ اس کتاب کے آخر میں دی گئی فہرست کتب ہے لگایا جاسکتا ہے۔

# اسلام کے عالکی قوانین پر چنداعتر اضات کا جائزہ

اسلام کے عائلی تو انین میں سے جوتوا نین زیادہ موضوع بحث بنے اور جن پرخار جی و داخلی دونوں سطحوں پر بہت زیادہ اظہار خیال کیا گیا ان کا ذکر بھی اس ذیل میں مناسب معلوم ہوتا ہے مولانا اسعداسرائیلی کی مرتب کردہ کتاب ''عائلی تو انین پر چنداعتر اضات ایک معروضی جائزہ' اپنے اختصار اور لب و لہجہ کی شکفتگی کی وجہ ہے بہت زیادہ قابل لحاظ ہے، یو نیورسل پیس فا و تاریشن دیلی نے اس کتاب کوشائع کیا ہے، ہم اس کتاب سے ادارہ ادر مصنف کے شکریہ کے ساتھ کچھ اقتباسات پیش کرر ہے ہیں۔

#### (4) تعدداز دواج:

نے دور کے دائش مندول نے اسلام پر جومتعدداعتراضات کئے ہیں ان میں ہے ایک اعتراض تعدداز دواج سے متعلق بھی ہے، کہاجا تا ہے کہ اسلام ایک طرف عدل ومسادات کا حامی ہے، خودکوانصاف کاعلم بردار کہتا ہے دوسری طرف نوع انسانی کے نصف جھے عورت کی طرف وہ مکمل ہے اعتنائی برتناہے، اس کے سارے قوانین اوراصول مردکے حق میں جاتے ہیں اورعورت کو دہ انسانی جذبات وخواہشات سے قطعاً عاری مجھتا ہے۔

تعدداز دواج کامطلب یہ ہے کہ مردکومتعدد شادیاں کرنے کی اجازت ہے، اسلام نے مردکوجار شادی کرنے کی اجازت دی ہے، کہاجاتا ہے کہ اسلام اگرانصاف پیند فد ہب ہے تو ایسی مردکوجار شادی کرنے کی اجازت دی ہے، کہاجاتا ہے کہ اسلام اگرانصاف پیند فد ہب ہے تو ایسی کی اجازت اسے عورت کو بھی دینی جارت کو بھی جارت و ہرکی کمل چھوٹ ہونی جا ہے تھی، عورت کو بھی جارت و ہرکی کمل چھوٹ ہونی جا ہے تھی، یا پھر رہاجازت دونوں میں ہے کی کے لیے بھی نہیں ہونی جا ہے تھی۔

تعدداز دواج کی اجازت دراصل مردوں کے لیے عیاشی کا سرفیلک ہے، جس کے ذریعے
وہ اپنی شہوانی ہوں کوسند جواز عطاکرتے ہیں، اسلامی علماء تعدداز دواج کی حمایت میں کہتے ہیں کہ
بعض مردایسے ہوتے ہیں جن کی جنسی تسکین ایک عورت سے نہیں ہوسکتی، اس لیے مردول کے لیے
یہ چیز بطوراجازت باتی رہنی جا ہے، اس کا مطلب سے کہ اسلام کے نزدیک فورت کے جذبات کی
کوئی حیثیت نہیں ہے۔

تعدداز دواج ایک طرف مردوں کے لیے عیاشی کا پروانہ ہے، دوسری طرف وہ عورتوں کے لیے تو ہین کا اشتہار ہے، عورت کی فطرت میں مرد سے زیادہ حسداور جلن ہوتی ہے، سوکن کا لفظ بھی اس کے لیے نا قابل برداشت ہوتا ہے، وہ مرد کے مقابلے میں زیادہ جذباتی بھی ہوتی ہے، ان سب حقائق کوسامنے رکھتے ہوئے بھی اسلام نے عورت کو تین تین سوکنوں کی مصیبت دی ہے ہے کو کی اسلام ہے۔ انساف نہیں ہے۔

ازدوا جی رشته ایک لطیف اور پاکیزه رشته ب، یه مجرد کسی شهوانی تعلق سے عبارت نبیس ب، یه خود فااور غم گساری کے ماحول ہی میں زنده یہ نزندگی کے دکھ سکھ میں شرکت کا ایک مضبوط معاہدہ ہے، جود فااور غم گساری کے ماحول ہی میں زنده روسکتا ہے، جب کہ تعدداز دواج کی اجازت کا مطلب یہ ہے کہ اسلام اس رشتے کو صرف شہوانی نقط منظر سے دیکھتا ہے، اور یہ نقط نظر مجمور ف وہ ہے جومر دکو فائدہ پہونچا تا ہے، اور عورت کو سراسر محمالے میں ڈال دیتا ہے۔

کہاجاتا ہے کہ شایدای لیے دنیا میں اسلام بہت سرعت اور تیزی ہے پھیلا ہے، اگر کئی کئی بیویوں سے دارعیش دینا ایک کارٹو اب بن جائے تو آخر مردوں کی اکثریت کیوں نہ لیک کراییے بدج بول کے دورعیش دینا ایک کارٹو اب بن جائے تو آخر مردوں کی اکثریت کیوں نہ لیک کراییے بدج بہت کہ مہاجی اقتدار ہمیشہ مردوں ہی کے پاس رہا ہے، اور مردوں کی خوشنودی کے بعد ہی کسی ساج پر قبضہ کیا جانا ممکن ہے۔

### تعدداز دواج کی تاریخی حیثیت

بیاوراس شم کی جنتی با تیں کہی جاتی ہیں درحقیقت صرف اسلام دشمنی سے عبارت ہیں،
تعدداز دواج کارواج اسلام نے شروع نہیں کیا ہے، یہ رواج ہمیشہ سے ساج میں
موجود چلا آرہا ہے، ہندوؤل ،عیسائیول، یہود یول، اور پورے ساج میں یہرواج کمل ذہبی
سند کے ساتھ موجود رہا ہے۔

تعدداز دواج کی با قاعدہ اجازت عیسائی ندہب میں بھی ہے، (دیکھیں منوسمرتی ادھیائے 9رشلوک ۸۰-۸۸)اور یہودی مذہب میں بھی ہے، (دیکھیں عہدنا مدقد یم استثناء باب۲ رآیت ۱۵)۔

یورپ میں تو بیرواج آج بھی مرداور عورت کے غیر ساجی روابط کی شکل میں بہت ہوے پیانے پرموجود ہے، جو یورپ مرداور عورت کے باضا بطہ رشتہ نکاح کے تعدد پرمعترض ہے اے اپنی اس عیاشی پرکوئی اعتراض ہیں ہے؟

اسلام نے تعدداز دواج کے رواج کو تعین اور چندکڑی شرائط کا پابند کیا ہے اور عملاً اسلامی ساج میں اس کار داج دنیا کے سارے معاشر دل ہے کہ ہے۔

### تعدداز دواج كي ضرورت

یہ حقیقت ہے کہ اسلام کے نزدیک مثالی ازدواجی رشتہ ایک مردادر ایک عورت ہی کے درمیان قائم ہوتا ہے، لیکن ظاہر ہے کہ جب کوئی قانون بنایا جاتا ہے تواس میں تمام ضرور تیں اور تمام امکانات ملح ظر کھے جاتے ہیں، قانون صرف مثالی انسانوں کے لیے ہیں بنایا جاتا۔

تعدداز دواج بعض حالات میں ایک ناگز برضر درت بن جاتا ہے، اگراس پر پابندی لگائی جائے تو بیرون نکاح جنسی ردابط وجود میں آ جاتے ہیں، طوائفوں اور داشتا وَل کا ایک پورا قبیلہ تشکیل با جاتا ہے، آزاد جنسی تعلقات سارے معاشرے کا اخلاق اور اس کی جسمانی صحت برباد کردیتے باجا تا ہے، آزاد جنسی تعلقات سارے معاشرے کا اخلاق اور اس کی جسمانی صحت برباد کردیتے

ہیں، امراض خبیثہ کا زور بڑھ جاتا ہے، بیرون نکاح جنسی روابط جائز از دواجی تعلقات کے مقابلے میں مہلکے بھی ہوتے ہیں، اور امراض خبیثہ کے علاج کے اخراجات اس میں مزید شامل ہوجاتے ہیں، محرکے اندراع داور دفا کا ماحول ختم ہوجاتا ہے، اور بیوی نفسیاتی مریض بن کررہ جاتی ہے۔

وہ حالات جن میں تعدداز دواج کی ضرورت پیش آئی ہے مختلف قسم کے ہو سکتے ہیں، مثلاً سے ممکن ہے کہ مرجنسی اعتبار ہے جنٹ عمل کا نہ یہ زیادہ ضرورت مند ہواور عورت کے ماہا نہ ایام اس کے ایام حمل اور اس کے ایام رضاعت میں وہ اس ہے مسلسل جسمانی دوری برداشت نہ کرسکتا ہویا ہے کہ عورت وائم المریض یابا نجھ ہویا جسمانی تعلقات کی اہال نہ ہو، الیی مشکل میں مردکوایک دوسری اور جائز قانونی ہیوی کی ضرورت ہے، اگرا ہی صورت میں مردکو پہلے اپنی پہلی ہوی کو طلاق دینے کے جائز قانونی ہیوی کی ضرورت پر بہت ظلم ہوگا، کیوں کہ کوئی دوسر اختص الی عورت کو اپنانے کے لیے ہرگز تیار نہ ہوگا، تعدداز دواج کی اجازت کی بنا پر بیتیم، ہیوہ، مطلقہ، غریب زائد العمر اور کم صورت مورت کو توں کو دوسری ہوگا کے دوسری ہوگا ۔ تعدداز دواج کی اجازت کی بنا پر بیتیم، ہیوہ، مطلقہ، غریب زائد العمر اور کم صورت مورت کورتوں کو دوسری ہوگا کی حیثیت سے قبول کئے جانے کا امکان مل جاتا ہے، اس طرح آئیں ایک مورت کھرکا تحفظ بھی بل جاتا ہے، ساتھ ہی ان کے جسمانی مطالبات بھی پورے ہوجائے ہیں۔

بیوی کی بدمزاجی ،سردمہری، یاکسی اور سبب سے شوہراور بیوی کے تعلقات میں خرابی آجائے تو مردا پی بیوی کوطلاق دے سکتا ہے، لیکن میسراسرعورت کا نقصان ہے، لہذا اسلامی ساج میں طلاق کونظرانداز کرکے مردکودوسری شادی کاموقعہ دیاجا تا ہے، اور پہلی بیوی کے جملہ حقوق مساوات کے ساتھ اداکرنے کی قانونی ہدایت مردکودی جاتی ہے۔

اگر تعدد از دواج کوقانوناً ممنوع کردیا جائے تو مردجنسی جذبات کے لیے دوسری راہیں تلاش کر لے گا، اب وہ آبر وباختہ عورتیں تلاش کرے گا، جس کا متیجہ ہوگا ایسی اولا دجس کا کوئی مستقبل نہیں ، ایسا آزاد جنسی تعلق جس کے بدلے میں مرد پر کوئی مستقل ذمہ داری نہیں ، اورنئ نئ عورتوں کی تلاش پیم جس کے بعد مرد کسی بھی کام کا ندر ہے۔

ظاہرہے کہ ایک بیوی اپنے شوہر کے اس طرح کے تعلقات کو بھی قبول نہیں کرسکتی ،اس کے

بجائے وہ یہ بصد خوشی قبول کرے گی کہ اس کا شو ہر کسی عورت کے ساتھ قانونی تعلقات قائم کرے، کیوں کہ ایسی صورت میں وہ عدالت میں دعویٰ مساوات کر سکے گی، جب کہ غیر قانونی بیوی کی صورت میں وہ ایسا کوئی دعویٰ بھی نہ کریائے گی۔

#### چنداعتراضات

کہاجا تاہے کہ تعدداز دواج کی اجازت عورت پرایک ظلم ہے،کیکن فی الواقع پیمورت برظلم نہیں بلکہاں کے لیے ایک رحمت ہے، مگر شرط میہ ہے کہ شادی کرکے وہ پہلی بیوی اور اس کے بچوں کودر بدر کی تھوکریں کھانے کے لیے مجبور بنا کرنہ چھوڑ دے اور شرط یہ ہے کہ وہ محض جنسی تسکین ادرجنسی آسودگی اور ذا کقنہ کی تبدیلی کے لیے تیسری شادی کرکے دوسری اور اس کے ہونے والے بچوں کوبھی بے سہار اور مجبورنہ بنادے، ساج میں ہرفطرت ومزاج کے انسان یائے جاتے ہیں، ویسے اسلام کا بہ قانون جارشا دیاں کرنے کی اجازت مردکو بے لگام کرنے کے لیے ہیں بلکہ اس کو یابند کرنے کے لیے ہے، ایک اعتراض یہ کیاجاتا ہے کہ تعدداز دواج کی صورت میں ایک ندایک ہوی برظم ہوگا، کین سوال یہ ہے کہ اس کی کیا گارٹی ہے کہ اگراسے دوسری عورت سے نکاح کرنے سے روک دیا جائے تو وہ دوسری عورتوں سے خفیہ تعلقات قائم نہ کریگا، پھراس کی کیا ضانت ہے کہ تعدداز دواج ممنوع ہونے پراس کا دل اپنی بیوی کی طرف مائل ہی رہے گا، یہ بھی اعتراض کیا جاتا ہے کہ یہ قانون بناتے وقت اسلام نے مردوں ہی کو کیوں سامنے رکھا؟ عورتوں کو کیوں نہیں؟ مگر در حقیقت تعدداز دواج کار داج کوئی قانون نہیں صرف اجازت ہے، جو بہت شاذ حالات میں استعال ہوتی ہے، تعدداز دواج کاعام رواج ہوہمی نہیں سکتا، کیوں کہ قدرت عورتوں اور مردوں کوتقریاً برابر کی تعداد میں پیدا کرتی ہے، مردبعض حالات میں کم ہوجاتے ہیں مثلاً جنگ وغیرہ میں مردہی زیادہ قبل ہوتے ہیں ،اس لیے زائدعورتوں کوایٹرجسٹ کرنے کی ضرورت پیش آ جاتی ہے، اس کیے اس اجازت میں مروکوسا منے رکھا گیا ہے۔

# عورتوں کو کئی شو ہروں کی اجازت کیوں نہیں؟

بغیرسو ہے سمجھے ایک اعتراض ہے کردیا جاتا ہے کہ اسلام اگر انصاف کادین ہے تو عورت کوبھی کی شوہروں کی اجازت ہونی چاہیے، کیوں کہ سی وقت اتفا قاعورتوں کی تعداد بھی کم ہوسکتی ہے،
نیز وہ ساری مجوریاں اور ضرورتیں جومرد کے لیے گنائی جاتی ہیں عورت کے سامنے بھی چیش آسکتی ہیں۔
دراصل بیا ایک ایبااعتراض ہے جو محض اسلام وشمنی میں کیا جاتا ہے، دنیا کے کسی غد ہب کسی
قانون اور کسی تہذیب نے اس کی اجازت نہیں دی ہے، تب یہ سوال صرف اسلام سے کیوں
کیا جاتا ہے؟

لیکن اگر بیضد ہے کہ اس سوال کا جواب صرف اسلام ہی کودینا ہے کیوں کہ اس کا جرم بیہ ہے کہ اس کا جرم بیہ ہے کہ اس نے مرد کے بیرون نکاح غیر قانونی جنسی تعلقات کو قانونی دائر ہے بیس لانے کی ہدایت کی ہے، تب ہمیں خود عورت سے پوچھنا جا ہے کہ کیا اس کی نفسیات اسے اس بات کی اجازت دیج ہے۔ کہ کیا اس کی نفسیات اسے اس بات کی اجازت دیج ہے۔ کہ کیا اس کی نفسیات اسے اس بات کی اجازت دیج ہے۔ کہ کیا ہے۔

تمام دنیا کے ماہر بین نفسیات اس بات پر شفق ہیں کہ مرد فطر تا تعدداز دواج کار جھان رکھتا ہے، جب کہ عورت سرف ایک ہی مرد سے دابستہ رہنا جا ہتی ہے، عورت کے لیے اس کے گھر کا استحکام اور اس کے بچوں کا تحفظ ہی سب سے بڑی شئے ہوتا ہے، عورت کی بینفسیات صرف انسانوں ہی میں نہیں بلکہ جانوروں تک میں نظر آتی ہے، ہم جب جانوروں کود کیھتے ہیں تو ہم کونظر آتا ہے کہ زجانورکی کی مادا کیں رکھتا ہے، جب کہ مادہ اس کی رغبت نہیں رکھتی ۔

ماہر جنسیات ایڈورڈ ہاف مین Edward Hartman کہتے ہیں:

''مرد کا فطری رجحان تعدداز دواج کے حق میں ہے عورت فطر تا ایک زوجگی جا ہتی ہے'' (Marriage Cmmission Report P.2.8.) ایک دوسرے ماہر جنسیات ڈاکٹر مرئیر Dr Marear کیسے ہیں: "مورت فطرتا ایک شوہر جا ہتی ہے جب کہ مرد میں تعدد ال دوائ کے رجمان پائے جاتے بین"( Conduet and its Disorders Biologicaly Considered) P.292-293)

جسمانی اعتبار سے بھی عورت اپنی جنسی تسکین کے لیے مردی طرح کثرت کے ساتھ جنسی عمل کی مختاج نہیں ،عورت کا جنسی جذبہ صرف کسی مرد کی گہری دلچیسی اور حقیق ہدردی سے تسکیس یا جاتا ہے۔

نسب کے تحفظ، جاکداد کے نظم، نیز میراث کی تقسیم کانظم بھی عورت کوئی شو ہروں کی اجازت وینے سے اختلال کاشکار ہوجائے گا۔

موجودہ سائے میں مردسائے کا سربراہ اور سر برست ہے، وہ خاندان کومنظم کرنے کی پوزیش میں ہوتا ہے، کار دباری معاملات ای کے ہاتھ میں ہوتے ہیں، اورگھر کے باہر کے سارے اموروہ ی دیکھتا ہے، اگرکوئی معاشرہ ایسا ہوجس میں عورت کے ٹی کئی شوہر ہوں تو اس خاندان کا سربراہ کون ہوگا؟ اگرہم اس کے جواب میں عورت کا نام لیس توبید ایک زبردی کی بات ہوگا، اپنے کمزورجسم اور ذبی نیز اپنی مصروفیات (توالد، تناسل، رضاعت، ماہانہ علالت وغیرہ) کی بنا پروہ اس ذمدداری کو کامل ذبنی وجسمانی کے ساتھ ادانہیں کرستی، ظاہر ہے کہ خاندان کا سربراہ مردہی کو بنانہ ہوگا، گرکئی شوہروں میں سے خاندان کا سربراہ کون ہوگا ادر کس کی بات مانی جائے گی؟ نسب کس طرح ثابت ہوگا، گرکئی شوہروں میں سے خاندان کا سربراہ کون ہوگا ادر کس کی بات مانی جائے گی؟ نسب کس طرح ثابت ہوگا، گرکئی شوہروں میں سے خاندان کا سربراہ کون ہوگا ادر کس کی بات مانی جائے گی؟ نسب کس طرح ثابت ہوگا ادر جا کم ادکس طرح ثابت ہوگا؟

بالفرض ہم یہ مان لیس کہ مفروضہ معاشرے میں اولا دعورت سے منسوب کی جائے گی،
عورت ہی سر براہ خاندان ہوگی اور وہی معاش کی فیل ہوگی تو اس کے لیے ہمیں پہلے مردی سر براہی
میں قائم موجودہ ساج ختم کر کے ایک نیاساج بنانا ہوگا، اور پھرایک عورت کے گئی گئی شوہر کرنے کا
تجر بہ کرنا ہوگا، یہ بیتی بات ہے کہ اس ساری اتھل پھل کے بعد بھی سے تجربہ یکسرنا کام ہوجائے گا اور
قبل وغار گری اور فسادو آویزش کو وجود میں لائے گا۔

# كيااسلام نے عورت كے جذبات كاخيال بيس كيا؟

غلط طور ہے یہ فرض کرلیا جاتا ہے کہ جنسی معاملات میں مرداور عورت دونوں کے جذبات
کیاں ہیں، اس لیے دونوں کے ساتھ کیسال جنسی برتا وُ ہونا چاہئے، حالاں کہ اسلام عورت کوائ
نظر نظر ہے دیکھتا ہے، جس نفظ نظر ہے اس کوفطرت نے دیکھا ہے، عورت ایک گھر بنانے کی خواہش
مند ہے اور اس کے جنسی جذبات اس وقت بیدار ہوتے ہیں جب ان کوتح یک دی جاتی ہے، اسلام
نے اس لیے مرد کے جنسی رجحانات کی باضا بطر سکیس کے لیے آسان مواقع فراہم کئے ہیں اور عورت
کوایک متحکم گھر دینے کی کوشش کی ہے۔

جہاں تک عورت کے واقعی جنسی داعیات کاسوال ہے اسلام نے عورت کی جرپور تسکین کو مذفظر رکھاہے، اس لیے عورت کو خورت کو جسمانی تقاضوں کی شخیل نہیں کرسکتا تو ایسے شوہر ہے استخاب کا حق دیا گیاہے، اگر شوہر بیوی کے جسمانی تقاضوں کی شخیل نہیں کرسکتا تو ایسے شوہر ہے اس کی علیحدگی ہو سکتی ہے جتی کہ اگر مرد جیار مہنے سے زیادہ عورت سے جسمانی علیحدگی جیا ہتا ہے تو ایسادہ عورت کی مرضی کے بغیر نہیں کرسکتا۔

جنسی معاملات میں احادیث میں اس کی داضح ہدایت دی گئی ہے کہ عورت کی خواہش کو ضرور ملحوظ رکھا جائے حتی کہ اگرخود مردجنسی پیش قدمی کررہا ہے تب بھی اسے جذباتی طور پرعورت کو اس کے لیے تیار کرلینا چاہیے۔

اسلام میں عورت کوخلع کاحق دیا گیاہے، لینی ناپندیدہ ادرنا گواد حالات میں وہ اپنے شوہر سے علیحد گی لے کتی ہے۔

یقینا عورت اپنے او پر کسی سوکن کو پسندنہیں کرتی ، اس طرح تعدداز دواج کی اجازت بظاہر عورت کے خلاف گئی ہے لیکن تعدداز دواج کی اجازت دراصل یک زوجگی اور تعدداز دواج کے درمیان امتخاب کا مسئلہ بیس کے شوہر کی ایک اور قانونی بیوی اور اس کے متعدد ناجا زجنسی تعلقات کے درمیان انتخاب کا مسئلہ ہے ، یہ ایسے حالات میں صرف ایک اجازت ہے جب اس کی تعلقات کے درمیان انتخاب کا مسئلہ ہے ، یہ ایسے حالات میں صرف ایک اجازت ہے جب اس کی

اجازت نہ دینے سے عورت کواس سے بھی ناگوارصورت حال (شوہر کی جنسی بے راہ روی) کا سامنا کرنا پڑسکتا ہے، لہذا بیا جازت بھی فی الحقیقت عورت کے جذبات کو طحوظ رکھتے ہوئے ہی دی گئی ہے، بیا جازت عورت کے حق میں ہے نہ کہ اس کے خلاف۔

آج ہم دیکھتے ہیں کہ جہال تعدداز دواج ممنوع ہے وہاں جنسی ہےراہ روی اور بیوی ہے دوائی عام ہے اور جہال تعدداز دواج کی جازت ہے وہاں گھروں کا آگن سلامت ہے مثال کے دوائی عام ہے اور جہال تعدداز دواج کی جازت ہے وہاں گھروں کا آگن سلامت کے خلاف ایک کے طور پر ہم مسلم ساج کو پیش کر سکتے ہیں، تب تعدداز دواج کی اجازت کو عورت کے خلاف ایک تانون باور کرانا بدنیتی کے ساتھ کئے جانے والے ایک پرو پیگنڈے کے سوااور کیا ہے؟

## $(\Lambda)$

# فيملى بلاننگ اوراسلام

# تحريك تنظيم ولادت كاموقف:

جم جس زمین پررہتے ہیں اس کا قابل سکونت کل رقبہ ۵ کر وڑا کرلا کھ ۲۸ ہزار مربع میل میں جب بیا یک لاحدود مخبائش والی زمین نہیں ہے، اس رقبے میں ہمیں رہتا بسنا ہے اس میں کھیتی باڑی کرنا ہے، اس میں بارک اور کھیل کے میدان لگالئے ہیں، اس میں سرکیس اور راستے تعمیر کرنے ہیں، جب کہ انسانی آبادی مسلسل ہو ہورہ ہی ہے اور بیارتھ میٹکل انداز میں نہیں بلکہ جیومیٹر پیکل انداز میں نہیں بلکہ جیومیٹر پیکل انداز میں بورہ ہی ہے، جب کہ وسائل رزق اکبرے انداز میں دھیرے میں بورہ ہی ہے، جب کہ وسائل رزق اکبرے انداز میں دھیرے وہیں ہورہ ہی ہے، جب کہ وسائل رزق اکبرے انداز میں دھیرے وہیرے بورہ ہیں، اس صورت میں اگر ہم آبادی کی تنظیم کا کوئی منصوبہیں بنا کیں گے و آبادی کی مقادشوار میں پر انسانی زندگی کی بقادشوار موسائل کے پر فیچ اڑا دے گا، اور زمین پر انسانی زندگی کی بقادشوار موسائل کے بر فیچ اڑا دے گا، اور زمین پر انسانی زندگی کی بقادشوار

دنیا میں انسان کی مہلت عمر مختفر ہے، اس زندگی کوخوشگوار انداز میں گزار ناانسان کا حق ہے،
اگرانسان بغیر کسی بلانگ کے آبادی میں اضافہ کرتا ہے تو وہ اپنے بچوں کوہر پور محبت اور توجہ ہیں دے
سکتا، آئیس ٹھیک سے پال نہیں سکتا، ان کواچھی تعلیم نہیں دے سکتا، آٹھیں اچھا مکان نہیں دے سکتا، آئیس
سکتا، آئیس ٹھیک سے پال نہیں سکتا، ان کواچھی تعلیم نہیں دے سکتا، آٹھیں اچھا مکان نہیں دے سکتا، آئیس
سکتا، آئیس ٹھیک سے پالے ایک بہتر آغاز نہیں دے سکتا، جس کی وجہ سے وہ نہ صرف اپنی زندگی کو بد حال
بنالیتا ہے بلکہ آئندہ لسلوں کے لیے بھی آبک بدتر زندگی کے امکانات چھوڑ جاتا ہے۔

نیادہ بچوں کی وجہ ہے آدمی کوزندگی میں زیادہ جدوجہد کرنا پڑتی ہے، گھر میں روتے ریکھنے یچے زندگی کوجہنم بنادیتے ہیں، وسائل معاش کی کی انسانی ذہن کوایا جج بنادیت ہے، زندگی کے مارے خوبصورت تصورات بربا دموجاتے ہیں،اورعمراحساسات کاجیل خانہ بن جاتی ہے۔

وسائل معاش کی کی بناپر ظاہر ہے کہ زائدانسانی آبادی بھوک سے تڑپ تڑپ کر جان دیدے گی، طرح طرح کے امراض اسے گھیرلیں گے، مختلف شم کی تکلیفیں اسے پیش آئیں گی، کیااس سے بہتر میزیں کہ ہم آج ہی سے اپنی آبادی کو کنٹرول کرلیں تا کہ یہ تکلیف وہ صورت حال پیش ندآئے۔

ہم آبادی کوئٹرول کرکے ایک صحت منداور تندرست نسل پیدا کرسکتے ہیں، جوزندگی کی خوشیوں سے بھرپور استفادہ کرسکے گی، اس کے ساتھ ہی اپی بیوی کی جو ہماری شریک حیات ہے، صحت اور خوبصورتی کی گہداشت ہم کرسکیں گے، اس طرح ایک ایک فیملی کی پلانگ کر کے ہم پورے ملک اور پوری توم کوایک بہتر زندگی دے سکتے ہیں، ایک خوبصورت اور خوشحال معاشر کی تعمیر کرسکتے ہیں۔

لیکن اس کوشش میں سب سے بردی رکادٹ غذہبی علاء خاص کرعلاء اسلام ہیں، یہ اپنے عقیدوں اوراپنے جہالت زدہ افکار کی بناپراس معقول تجویز میں طرح طرح کے شکوک پیدا کرتے ہیں، ہیں، اور معاشر سے کو بھوک، قبط، افلاس اور جہالت کے اندھیروں میں دھکیلنے کی کوشش کرتے ہیں، مثال کے طور پروہ سے بات کہتے ہیں کرز تی تو خدا کے ذیبے ہے، حالاں کہ اگراس بات کو جوں کا توں مان بھی لیا جائے تو بھی اپنے رز تی کے لیے پلانگ اور جدد جہد خود ہمیں ہی کرنی پرتی ہے، اگر ہم اپنے بچوں کے مطابق وسائل رز تی مہیا نہ کریں تورز تی کا کوئی دستر خوان خدا کی طرف سے نہیں اثر ہم

ہندوستان میں تحریک فیملی پلانگ کے خلاف علماء اسلام جتنے اعتر اضات اٹھاتے ہیں ان کے اسباب محض سیاسی ہیں ورندخود پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث میں ایسی اجاز تیں ملتی ہیں جن میں آپ نے لوگوں کو ضبط ولا دت کی کوششوں سے روکانہیں ہے، آپ کے دور میں مسلمان معزل کیا کرتے تھے، اور آپ نے اس کومنع نہیں فرمایا، حالا تکہ یہ چیز اگر خلاف اسلام ہوتی تو آپ

اس ہے ضرور منع کرتے۔

### اسلام كاموقف

لیکن اسلام نے خدا کا جوتصور جمیں عطا کیا ہے اس میں آبادی اور وسائل رزق دونوں کا منصور بہماز دہی ہے،اور وسائل کی کمی کے ڈرسے اپنی اولا دکول کرنے کی اسلام میں صراحة ممانعت کی گئے ہے، تر آن میں کہا گیا ہے:

لاتقتلو ا اولادكم من خشية املاق نحن نوزقكم واياهم .

ترجمه: اپنی اولادکواس ڈرے ختم نہ کروکدان کے لیے وسائل رزق کس طرح مہیا ہوں گے، کیوں کہ میہ ہم ہیں جوتم کو بھی روزی دیتے ہیں اوران کو بھی دیں گے )

قرآن کی بیرآیت تحریک فیملی بلانگ کی بنیادی دلیل ہی کومستر دکردیتی ہے، اسلام ایک ایسامعاشرہ تعبیر کرنا چاہتا ہے جس کی طاقت کاحقیقی سرچشمہ خدا پراعتما داور جس کے اصول خودغرضی کی بنیاد پرقائم نہ ہوں۔

مادی اسباب کے دائرے میں ہرممکن وسیلہ اختیار کرنے کی تلقین کرتے ہوئے اسلام نے اسپنے پیروکاروں کو تعلیم دی ہے کہ وہ اپناحقیقی مجروسہ اللہ تعالی پرادراس کی منصوبہ بندی پررکھیں، اسلام دین فطرت ہے ادر فطرت کے نقاضوں کو کیلنے کی تختی کے ساتھ ممانعت کرتا ہے۔

قدرت نے مرداورعورت کی تخلیق اوران کی جسمانی تشکیل اس مقصد سے کی ہے کہ بہ دونوں جنسیں مل کرنسل انسانی کو باقی رکھنے کا فرض انجام دیں، دونوں کے جسمانی اعضاءال طرح بنائے گئے ہیں کہ وہ اس فریضے کی پیمیل میں مددگار ہوں، دونوں کے درمیان کشش پیدا کی م

منی ہے تا کہ وہ قریب آکراہیے اس فریضے کواوا کریں ،جنسی عمل میں لذت رکھدی گئے ہے تا کہ وہ اس عمل کو بخوشی انجام دیں ،عورت کا ماہانہ دستوراس کے سینے میں دودھ کی افزائش کاعمل ، اس کے پیٹ میں دودھ کی افزائش کاعمل ، اس کے پیٹ میں رحم کی تخلیق ،مرد کے اندرجنسی عمل کے لیے ہمہ وقتی میلان بیرساری چیزیں اس مقصد کے لیے ہیں۔

اس کے علاوہ مرداور عورت کے جنسی غدود انہیں استخلیق عمل کے لیے اکساتے ہیں انہیں غدود کوان کے لیے اکساتے ہیں انہیں غدود کوان کے لیے طاقت، قوت، جوانی، کشش اور حرکت کا سرچشمہ بھی بنایا گیا ہے، اس لیے جہاں میغدود مرجھاتے ہیں وہاں صلاحیت تخلیق کے ساتھ ساتھ صلاحیت عمل بھی مرجھا جاتی ہے۔

اب اگر کمی خودغرضی کی دجہ سے مردادرعورت اپنے اعضاء کواس فطری عمل سے روکتے ہیں ، جوفطرت نے ان کے سپر دکیا ہے اور جسے وہ انجام دینا جا ہتے ہیں تو اس رکا دٹ سے مرداورعورت دونوں کا جسم یقینی طور پرافسر دہ ہوجا تا ہے۔

## ضبط ولا دت کے حقیقی اسباب:

زندگی سے زیادہ لطف اندوز ہونے کی خواہش نے ہمار سے ساج میں معیار زندگی کا مسئلہ پیدا کردیا ہے، طرح طرح کی اشیاء صرف بازار میں آرہی ہیں، معیار زندگی کا زبردست مقابلہ جاری ہے، اوراس مقابلے میں کوئی کسی سے پیچھے نہیں رہنا چاہتا، کین ظاہر ہے کہ ایک فرد کی معاشی اہلیت ان ساری چیزوں کا بوجھ برداشت نہیں کر عتی جوجہ بیرتدن نے ضرور یات زندگی کی بنیادی فہرست میں شامل کردی ہیں، لہذالوگ ایک طرف اپنی بیویوں کوبھی کمائی کرنے کے لیے لگار ہے ہیں، ورسری طرف خاندان کا سائز کم سے کم کرنے کی کوشش کررہے ہیں، تا کہ سیروتفری اورلذتوں سے بیم روسری طرف خاندان کا سائز کم سے کم کرنے کی کوشش کررہے ہیں، تا کہ سیروتفری اورلذتوں سے بیم روسری طرف خاندان کا سائز کم سے کم کرنے کی کوشش کررہے ہیں، تا کہ سیروتفری اورلذتوں سے بیم روسری طرف خاندان کا سائز کم سے کم کرنے کی کوشش کررہے ہیں، تا کہ سیروتفری اورلذتوں

عورتیں اپنے حسن کی حفاظت کرناچاہتی ہیں، اپنے کو بناسنوار کردکھنا جاہتی ہیں، وہی عورتیں جو یہ کہتی ہیں کہ بچے پالنے کے لیے ہمارے پاس پسے نہیں ہیں کاسمینکس پراہتے پسے خرچ کردی ہیں جن سے کئی بچے پالے جاسکتے ہیں، اور وہی مرد جوقلت وسائل کار دناروتے ہیں ہرو تفریح اور جھوٹی چک دمک کی اشیاء پردل کھول کرخرج کرتے ہیں، دراصل سے خود غرضی کا ایک مستقل رویہ ہے، لوگ زندگی ہے خود لطف اندوز ہونا چاہتے ہیں، لہذا وہ ددسرے انسانوں کو دنیا ہیں آئے سے روکتے ہیں، کہ کہیں وہ موجودہ وسائل میں حصہ دار نہ بن جا کیں، بیاس حد تک خود غرضی ہے کہ مردا بی سیر دتفریح اور عورت اپنا اپوڈرلپ اسٹ بھی ان کے لیے چھوڑ دینے کوتیاں ہیں ہے۔

### ضبط ولا دت کے نقصانات:

کین فطرت کے تقاضے کو کچل دینے کے بعدانسان مصنوعی راستوں سے حصول لذت کی جو کوشش کرتا ہے وہ یقیناً نا کام ہوجاتی ہے، کیوں کہ انسان قدرت کے نظام اورخودا بی فطرت ہے تجھی نہیں لڑسکتا ،انسان کے جنسی غدود ہی دراصل اس کوجسمانی وروحانی بالبیدگی عطا کرتے ہیں ،مرد باب بن کراورعورت ماں بن کراینے اندرونی وجود کی تنکیل کرتے ہیں،کیکن مرد جب یا ہر کے چراغوں کے لیے اندر کے چراخ بجھادیتا ہے، اور عورت جب پیٹ کی آگ کے لیے سینے کی نہریں خشک کردیت ہے،توبید دونوں جنسیں اندرہ بیزاراورانسردہ ہوجاتی ہیں،اورخوشی ان کا صرف میک اپ بن جاتی ہے، گھر کاخاتمہ ہوجا تاہے، اور وہ صرف ایک گیراج پاریسٹورین بن کرر وجا تا ہے۔ بچوں سے چھٹکارایانے یا کم نیچے بیدا کرنے کی ذہنیت آ دمی کوخو وغرض بناتی ہے اور خو دغرض لوگ ایک متحکم اور خوش حال معاشرے کی تعمیر مجھی نہیں کر سکتے ، جو محض اینے بچوں کو پیدا ہونے سے روك رہا ہے اور میسوچ رہا ہے كہ وہ ان كوكس طرح كھلائے بلائے گا وہ اينے ماں ، باب اپنے جہن ، بھائی اینے عزیزوں اور رشتہ داروں ، مریضوں اورایا ہجوں کی کون می خیر خواہی کرسکتا ہے ، کیوں کہ الیی خیرخواہیوں ہے بھی تومعیار زندگی متاثر ہوتا ہے۔

شوہراور بیوی کا تعلق محض جسمانی تعلق نہیں ہے، یہ ایک پاکیزہ روحانی تعلق ہے جول جل کریچے پالنے سے طاقتور اور مضبوط ہوتا چلاجاتا ہے، جو شخص اس تعلق کومحض ایک جسمانی رشتہ بنانا جا بتا ہے وہ جلد ہی اس تعلق سے بیزار ہوجاتا ہے، کول کہ جسمانی تعلقات میں توع پندی انسانی فطرت میں شائل ہے، اور فیملی پلانگ کی تحریک جب مانع حمل ذرائع باسانی فراہم کردیتی ہے تو اس توع پندی کے لیے ملی امکانات فراہم ہوجاتے ہیں، اس طرح جنسی کرپشن بھیلاہ، جو گھر کے رہے سے روابط کو بھی کمزور کردیتا ہے اور جب گھر ٹو شاہ تو ساجی ڈھانچ بھی ٹوٹ پھوٹ کا شکار ہونے لگتا ہے، امراض خبیثہ کی کثرت ہونے لگتی ہے اور جو پسے معیاری زندگی کے نام پر بچائے گئے تھے، امراض خبیثہ کی علاج میں صرف ہونے لگتے ہیں، طلاق اور بیوی سے بے وفائی کا چلن عام ہونے لگتا ہے۔

قوی سطح پرتواس تحریک کے نقصانات اور بھی ہولناک ہوتے ہیں، ایک قوم کے افراد جب مانع حمل طریقوں کے عادی ہوجا کیں تو قدرت ان سے زبردست انقام لیتی ہے وہ ماؤں کی کو کھ اجاڑ دیتی ہے اور مردوں کی صلاحیت تولید سرد کردیت ہے، جس کی وجہ سے قوم کی شرح افزائش پہلے رک جاتی ہے، پھر گرادٹ کی طرف جانے گئی ہے، معاشرے میں بوڑھ جا جے ہیں اور جوان کھٹ جاتے ہیں، بوڑھوں میں قوت عمل جوں کہ کم ہوتی ہے لہذا تو می پیدادار کا اوسط گرجا تا ہے۔

ماہرین معاشیات کی تصریحات کے مطابق اس سے صارفین کی تعداد کم ہوجاتی ہے، جس کی بناپر اشیاء کی بیدادار کم ہوتی ہے اور وہ شرح سرمایہ کاری جومعیاری روزگار کے لیے ضروری ہے متاثر ہوتی ہے۔

چوں کہ جسمانی محنت کرنے والے اور نچلے معیاری زندگی بسر کرنے والے ضبط ولاوت کے قائل نہیں ہوتے ، انہیں اپنے روزگار میں مدد کے لیے کثر ت اولا ومفید محسوں ہوتی ہے، نیز زیادہ اولا دکی موجودگی میں وہ خودکوزیا دہ محفوظ تصور کرتے ہیں ،لہذا ضبط ولا دست تحریک سے عام طور پر پہی ہوتا ہے کہ محنت کش اور کم علم ونہم والے لوگوں کی پیداوار بڑھ جاتی ہے، اعلی ذبین رکھنے والے لوگ کم ہوتے چلے جاتے ہیں، معاشر ہے کہ تمام گوشوں میں جتنے اور جیسے افراد کارکی ضرورت ہوتی ہے وہ میں میں جتنے اور جیسے افراد کارکی ضرورت ہوتی ہے وہ میں میں بین اور جیسے افراد کارکی ضرورت ہوتی ہے وہ میں میں جتنے اور جیسے افراد کارکی ضرورت ہوتی ہے وہ میں بینے سے ترقی متاثر ہوتی ہے۔

قوی سطح پراس کا ایک نقصان سی ہی ہوتا ہے کہ قوی دفاع کے اہل لوگوں کی تعداد کم ہوجاتی ہے، جس کی وجہ ہے دوسری قو موں کی بالاوت کا امکان بڑھ جاتا ہے، درحقیقت یورپ آج تحریک منبط ولا دت کے لیے جس قدر پروپیگنڈ اکر رہا ہے اس کی بنیا دی وجہ بہی ہے کہ یور پی ممالک کی اپنی آبادی سلط ولا دت کے لیے جس قدر پروپیگنڈ اکر رہا ہے اس کی بنیا دی وجہ بہی ہے کہ یور پی ممالک کی اپنی آبادی یو نہی بڑھتی رہی تو ان کی آبادی یو نہی بڑھتی رہی تو ان کی ساس گھٹ رہی ہے اور انہیں اندیشہ ہے کہ اگر مشرقی ممالک کی آبادی یو نہی بڑھتی رہی تو ان کی ساسی قد چھوٹا ہوجائے گا۔

تحریک صنبط والادت کے بیا خلاقی ، معاشی ، سیاسی اور قومی نقصا نات سامنے رکھے جائیں تو واضح ہوجا تا ہے کہ بیدایک سازش ہے اور خصوصی طور سے اسلام کا بنیادی نظریہ اپنے خالق و مالک پر کھمل اعتقاد ہے ، جس نے انسان کوخی الامکان جدوجہد کا مکلف قرار دیا ہے ، اورا عمال کے سارے نتائج اپنے پاس رکھے ہیں ، تحریک ضبط والادت مسلمانوں کے ایمان پر بالواسط حملہ کرتی ہے ، بلکہ در حقیقت یہ اس بنیا دکو کمز ور کرتی ہے جس پر کی مسلمانوں کے ایمان پر بالواسط حملہ کرتی ہے ، بلکہ در حقیقت یہ اس بنیا دکو کمز ور کرتی ہے جس پر کی منہ بے ، منہ کی تعمیر ہوتی ہے ، ای طرح ہم زیادہ گرائی سے دیکھیں تو یہ مجر وتصور مذہب ہی پر حملہ ہے ، غیر خرضی اعداد و شارکے ذریعے بے حد خوفاک بنانے کی کوشش کی گئی ہے۔

#### فرضی اعدا دوشار:

اگر مالتھوں اور ضبط ولادت کے دوسرے محرکین کے پیش کردہ اعداد وشار درست تصور کرلیے جا کیں توسب سے پہلے بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ آج تک بیاندیشے سے کیوں ٹابت نہیں ہوئے، اس صدی کے شروع بی سے تحریک صنبط ولادت والے خوف زدہ کررہے ہیں کہ ۲۰ رسال بعد دنیا میں تباہی آ جائے گی، لیکن ایسے ۲۰ رسال کی مرتبہ گزر گئے اور ایسی کوئی تباہی برپانہ ہوئی، اگرانسانی آبادی میں اضافہ جیومیٹریکل ہے تو آج ہے ہزاروں سال پہلے ہی زمین پراس قدر آبادی ہوجانی چاہوئے گئے کہ آدی پرآ دی کھڑا ہوجاتا، دنیا کوتباہ ہوئے بھی لاکھوں برس گزر چے ہوئے، بھی اعدادو شار زمین کے دوسرے پر معمول، در معمول، چرندول، ادر سمندری جانوروں کے بارے میں اعدادو شار زمین کے دوسرے پر معمول، در معمول، اور سمندری جانوروں کے بارے میں اعدادو شار زمین کے دوسرے پر معمول، در معمول کا دوسرے کوئی جانب کے بارے میں

سے کے اولا وکو پالنے میں مشکلات پیش آتی ہیں، لیکن یہی مشکلات تو ہماری مسرت کاراز ہیں، بیم مشکلات ہی تو ہماری تربیت کرتی ہیں، کثر ت اولا دسے بیوی کاحسن متاثر ہوتا ہے، بیر مجمی کہاجا تا ہے، حالا نکہ ماہرین جنسیات کہتے ہیں کہ ماں بن کرعورت کی خوبصورتی بڑھ جاتی ہے، اس کی روحانی بالیدگی اس کے جسمانی ضعف کی بحر پور تلافی کردیتی ہے، جب کہ منبط ولا دت کے طریقے اختیار کرنے ہے ورت کی صحت اور اس کی خوبصورتی ہے مدمتاثر ہوتی ہے۔

فطرت کے خلاف لڑنے کا عمل انسان کو بھی کا میا بی اور بہودی کی منزل تک نہیں پہونچا تا،
اس غلط کوشش کے نتائج انسان کے جسم اور اس کی روح دونوں کو برداشت کرنا پڑتے ہیں، اگر کسی شخص کو واقعی ضبط ولا دت کی ضرورت ہے تو غد ہب خصوصاً اسلام کے پاس اس کی اس مشکل کا حل موجود ہے، اور پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی وہ ساری احاد بیث جن کو ضبط ولا دت والے اپنی تائید میں پیش کرتے ہیں، ورحقیقت ای شم کی مشکلات کے حل کی طرف اشارہ ہیں، کیکن سے سراسرایک فرد سے متعلق معالمہ ہے، ضبط ولا دت کوایک قومی تحریک بنادینا فرداور توم دونوں کے لیے ان گنت مسائل کھڑے کردیتا ہے، اور وہ لوگ عقل مند ہیں میں جو خاسکتے جو ذرا سے فائد سے مورد کے لیے بہت ہوانتھان اٹھانا برداشت کرلیں۔

#### (٩) برده اوراسلام:

موجودہ دورکوروش خیالی، آزادی اور مساوات کا دورکہا جاتا ہے آج انسان تمام قدیم اقدار
کوزیر بحث لار ہاہے، اوران کے مفید دمفراجز اکوالگ الگ چھاشنے کی کوشش کررہا ہے، زندگ
کوزیادہ سے زیادہ معقول اور منضبط کرنے کوشش کی جارہی ہے، تا کہ انسانی معاشرہ مسرت اورخوش
حالی کا گہوارہ بن سکے۔

عورت اورمرد کے درمیان تعلق کی نوعیت کیا ہو؟ یہ چیز انسانی معاشرے میں ہمیشہ سے زیر بحث رہی ہے، موجودہ دورعورت کوبالکل مرد کے برابر رتبہ دینے کا دعوکی کرتا ہے، آج عورت تمام ساجی وزر نی سرگرمیوں میں مرد کے دوش بدوش ہے، آرٹ اور فنون لطیفہ کے سارے ہنگا ہے اس کے دم سے دابستہ ہیں، تہذیب حاضر کی زیادہ ترجمک دمک عورت ہی کی مرہون منت مجھی جاتی ہے۔

آج عورت مرد کے شانہ بینانہ یو نیورٹی میں تعلیم حاصل کررہی ہے، ہوائی جہاز اڑارہی ہے، اسے اپنی شخصیت کے ارتقاء کے پور بے پور بے مواقع حاصل ہیں، جن کواستعال کر کے وہ اپنی بوشیدہ صلاحیتوں کو بروئے کارلارہی ہے، اوراس ظلم وجبر کی تلافی کررہی ہے، جواس کی جنس برگزشتہ صدیوں میں مرد کے بنائے ہوئے ساج اوراس کے اصولوں نے روار کھاتھا۔

### پرده ایک قدیم رسم:

الی صورت میں جب اقدار کہند کا بے لاگ تجزیہ ہورہا ہے، اور یہ بات سلیم شدہ ہو کہ عورت گزشتہ صدیوں میں مرد کے ظلم وستم کا شکار ہی ہے، پردہ کا زیر بحث آناایک قدرتی امر ہے۔ عصر حاضر میں عورت کی آزادی اور مساوات کا نعرہ لگانے والے پردہ کی رسم کوایک انہائی بیہودہ رسم تصور کرتے ہیں، ان کے نزدیک پردہ اس دورکی یادگار ہے جب مردعورت کواپنے ایک بیہودہ رسم تصور کرتے ہیں، ان کے نزدیک پردہ اس دورکی یادگار ہے جب مردعورت کواپنے ایک میں مامان کی حیثیت ویتا تھا، عورت کو چوروں اور قزاتوں سے چھپا کردکھا جاتا تھا، تا کہ مہلکے داموں مامان کی حیثیت ویتا تھا، عورت کو چوروں اور قزاتوں سے جھپا کردکھا جاتا تھا، تا کہ مہلکے داموں

اے بیج کر تفع کمایا جاستے، عورت کے بیرول میں پازیب ای لیے تھے کہ عورت کہیں فرار نہ ہوسکے،
نان ونفقہ اور مہرکے الفاظ دراصل اس دور کی باقیات ہیں جب عورت کے لیے جارہ ڈالنا مرد کے
ذمے میں تھا، اور وہ رقم دے کرعورت کو حاصل کرسکتا تھا۔

عورت چوں کہ ذہنی دجسمانی طور سے کمزورتھی (جس کا بنیادی سبب بھی مردوں کے ساج میں اس کامستقل کچلار ہناتھا) اس لیے اس استحصال پروہ راضی رہتی تھی ،عورت ہر ماہ ایک علت ہے دو چاررہتی ہے اس دوران وہ خودکو گندہ ونا پاک تصور کرتی ہے، اس لیے دہ احساس کمتری کا شکارتھی ، اور مردوں کے خلاف آواز بلند کرنے کا حوصلہ نہ یاتی تھی۔

دورجد بیدنے عورت کواس کے حقوق کا شعور دیا ہے، وہ منظم ہوئی ہے، اعلیٰ تعلیم حاصل کرونی ہے، اور ثابت کررنی ہے کہ کی بھی میدان میں وہ مرد سے پیچے نہیں ہے، اس لیے مرد کے بوے سے بندھی نہیں رہ سکتی، جد بیدوانشور کہتے ہیں کہ پردہ کی فتیج رسم عورت کے اوپر مرد کا ایک زبردست ظلم تھا، کسی فرد میں جوصلاحیت موجود ہے اسے برویے کارلانا اس کا حق ہے، ہم کسی جانور سے بیم مطالبہ نہیں کرتے کہ وہ اعلیٰ تعلیم حاصل کرے، یا کسی آفس میں کام کرے، لیکن عورت کے بارے میں یہ مطالبہ ضرور کرتے ہیں، اس لیے کہ اس میں یہ صلاحیت موجود ہے، اور اپنی صلاحیت موجود ہے، اور اپنی صلاحیت کے ظہار سے مورت کورو کنا اسے ایک چا ور میں ملفوف کر کے گھر میں بند کردینا ایسانی ہے صلاحیت کے اظہار سے مورت کورو کنا اسے ایک چا ور میں ملفوف کر کے گھر میں بند کردینا ایسانی ہے جیسے اس کے ہاتھ پاؤں باندھ کر گھر میں ڈال دیا جائے، پھر یہ صرف عورت ہی پڑھا نہیں سارے ساج پڑھلم ہے، کیوں کہ ساج کی آ دھا حصہ جب باندھ دیا جائے قو آ دھے بردو ہر ابو جھ پڑجا تا ہے، ساج پڑھلم ہے، کیوں کہ ساج کا آ دھا حصہ جب باندھ دیا جائے قو آ دھے بردو ہر ابو جھ پڑجا تا ہے، ادر اس کی صلاحیت کارست ہوجاتی ہے۔

عورت کی جنسی شش کا پروپیگنڈ اپروہ کی دلیل نہیں بن سکتا، کیوں کہ یہ شش خود پردہ نے پیدا کی ہے، انسان کوایک پیدا کی ہے، انسان کوایک پیدا کی ہے، انسان کو ایک پیدا کی ہے، انسان کو ایک صحت مند نقط نظر دینے کے لیے ضروری ہے کہا ہے فکرومل کی کمی زنجیر سے نہ باندھا جائے در نہاں ہے۔ ایک انتشار کا خطرہ پیدا ہوجا تا ہے۔

جہاں تک توالد و تناسل کا تعلق ہے، ہم ایک مرداور عورت کے رشتہ نکاح کو قانونی حیثیت و سے کے لیے تیار ہیں، شو ہرکو یہ اطمینان دلانے کے لیے کہ اس کی اولا داس کی ہے، ہم مانع حمل دواؤں اور لیمبارٹری ٹمیسٹ کا سہارالے سکتے ہیں، مرد کے اس شوق کے لیے (جونی الواقع مردکا جذبہ حسد ہے) یہ ہرگز ضروری نہیں کے عورت کو جسمانی ونفسیاتی اعتبار سے تباہ کردیا جائے۔

### اعتراضات يرايك نظر:

دورجد بدکے بیاعتر اضات جو تورت کی مظلومیت کی ایک ہولنا کے تصویر پیش کرتے ہیں،
اس قدیم پردہ پرتو ایک حد تک درست ہیں جواسلام سے پہلے بعض مقامات پررائج تھا، اورجس ہیں
عورت کو ہرتم کی نقل و ترکت سے بازر کھاجا تا تھا، اسے تعلیم حاصل کرنے یا اپنا کوئی کاروبار کرنے کی
اجازت نہتی، اس کی کوئی ڈاتی ملکیت نہ ہوتی تھی، اور وہ گھرسے باہر بھی نہ نکل سکتی تھی، کین اسلامی
یردے پر بیراعتر اضات ہرگز لا گوئیس ہوتے۔

اسلامی بردے کی تفصیلات برغور کرنے سے پہلے یہ بھی ضروری ہے کہ ہم پردہ پر کیے جانے والے اعتراضات اور جدید مفکرین کی طرف سے پیش کیے جانے والے پردہ کے تاریخی اور موجودہ پس منظر کو بھی جانے پر کھیل تا کہ ہم کسی غلط نتیج تک نہ بہونے سکیں۔

اس من میں ہمیں جن سوالات پرغور کرنا ہوگا دہ یہ ہیں کہ کیا عورت فی الواقع آج مکمل طور پر محفوظ ہے، کیا محض حکومت کے قوانین عورت کو تحفظ عطا کر سکتے ہیں، عورت کی جسمانی و ذہنی کنزور کی مرد کے بنائے ہوئے سان کا نتیجہ ہے، یا دہ خلقی اعتبار ہے ہی کمزور ہے، عورت کو تدن کے سار ب وائروں میں شریک کرنے سے کیا خود عورت کے بوجھ میں اضافہ نہیں ہوجاتا؟ آیا اس سے تدن کی رفتار کارتیز ہوتی ہے، یا مزیدست ہوجاتی ہے؟

عورت کی جنسی کشش اور مردکی اس کی طرف رغبت کیا صرف ممانعت سے پیدا ہوتی ہے؟ اور مردعورت کے درمیان سے وہ ممانعت اٹھادیئے سے پیکشش اور پیطلب ختم ہوجائے گی یا مزید

بورک جائے گا؟

توالد د تناسل کے شمن میں مانع حمل دوائیں دغیرہ عورت کے شوہر کو تحفظ عطا کریں گے،
یا عورت کے مجبوب کو؟ ساتھ ہی میں یہ بھی دیکھنا ہوگا کہ جدید نظریات پر مبنی مرد دعورت کا جو مشترک
ہاج وجود میں آرہا ہے اس کے کیا نتائج برآ مدجورہ ہیں، بحثیت مجموعی اس طرز فکر سے سابی
سائل میں اضافہ ہورہا ہے یا کی ہور ہی ہے؟

## اسلامی بروے کامفہوم:

اسلام کا نقط نظریہ ہے کہ وہ گھر کوسکون اور مسرت کا گہوار ہ بنانا چاہتا ہے، آفس اور کارخانے میں وہ کام کے لیے سرگرمی کا ماحول تیار کرنا چاہتا ہے، یہ اس وقت ممکن ہے جب انسان کی معاثی اور جنسی سرگرمیوں کو علیجدہ کر دیا جائے۔

گرکومرت کا گہوارہ بنانے کے لیے ضروری ہے کہ عورت اور مرد میں ہاہمی جذباتی توافق بیدا کیا جائے ، فریقین کوایک دوسرے کے لیے دیگا گت اور وفا کا احساس ہونا چاہئے ، انسان کا جنسی جذبہ صرف جنسی عمل ہے تسکین نہیں پاتا ، یہ جذبہ ایک پا کدار اور مشخکم جذبہ ہے ، جو دراصل ایک باوفار فیق حیات کی مسلسل رفاقت ہے تسکین پاتا ہے ، انسان اور جانور میں یہی فرق ہے۔

شوہراور بیوی کے درمیان متحکم تعلقات کے لیے ضروری ہے کہ دوسرے مردول کو برسر عام
کی عورت سے لطف اندوز ہونے کی مہلت نہ دی جائے بلکہ خلوت میں فریقین کے ایک پائدار
عہداورا یک متحکم جذبہ کرفافت کی موجودگی میں اس کی اجازت دی جائے ،اس سابھ سے مردکو
جوز ہنی سکون ماتا ہے وہ اس کی قوت کارمیں اضافہ کرتا ہے، جب کہ آزاد شہوانی ماحول میں
مرواور عورت دونوں کی صلاحیت کارمخل ہوجاتی ہے، اور صرف شہوت انگیز جذبات نشو ونما پاتے
ہیں، یا یک فطری حقیقت ہے۔

. شہوت ایک بنیادی انسانی جذبہ ہے بیے جذبہ سی ممانعت یار کاوٹ سے انسان میں پیدائہیں

•

ہوتا ہے، کمی چیز سے روکنا بے شک انسان کے شوق تجسس کو بھڑکا تا ہے، کیکن ایسااس وقت ہوتا ہے جوتا ہے جوتا ہے جب روکئے کے ساتھ ساتھ اشتیاق بھی دلایا جائے ،ترک مسلسل ذہن کومنوع شکی سے روک دیتا ہے، یہ جارار وزمرہ کا تجربہ ہے۔

پردہ کا مطلب اسلام میں عورت کو باندھ کرڈال دینا نہیں ہے، بیمرد کی غلامی نہیں ہے، بیہ مرد کی غلامی نہیں ہے، بیہ مرف عورت کے جسمانی خطوط اوراس کے زیب وزینت کولگاہ غیرہ بچانے کا انتظام ہے، ساجی ومعاشرتی مصالح کے لیے ہمیں بعض آ داب دانداز اختیار کرنا پڑتے ہیں، انہیں کسی کی غلامی نہیں کہا جاسکتا، مرد بھی کسی سڑک پر بینٹ پہنے بغیر نہیں جاسکتا، پھریہ کسی کی غلامی ہے؟

جہاں تک عورت کی صلاحیتوں کے اظہار کاحق ہے اسلام نے عورت کو سی سماجی سمرگرمی سے جہاں تک عورت کو سی سماجی سمرگرمی ہے۔ سے جہیں روکا، وہ ہر شم کی تعلیم حاصل کر سکتی ہے، کاروبار کر سکتی ہے، سماجی سر گرمیوں میں حصہ لے سکتی ہے، ذاتی مالک بن سکتی ہے۔

اسلام نے عورت کوئی یو نیورٹی میں جانے سے نہیں روکا ہے، نیکن دور جدید کے لوگوں کو اس کا پردہ ہٹانے پر کیوں اصرار ہے؟ کیا اس کا یہ مطلب نہیں کہ اسے مسلم عورت کو تعلیم دینے سے زیادہ اس کے جسمانی نظارے سے لطف اندوز ہونے کی خواہش ہے۔

#### موجوده ماحول:

بے پردگی کے اصولوں پرجوسان دورجدید نے تغییر کیا ہے، ہم اسے پچشم سرد کھے سکتے ہیں،
آزادی کے نام پرعورت کوصرف سکھار میز، کرسیوں، اور کپڑوں میں الجھا دیا گیا ہے، وہ زیادہ سے
زیادہ پیجان خیز بننے کی کوشش کررہی ہے، مرداسے گڑیوں کی طرح اسٹیج پر نیچار ہاہے، آفس میں اپنے
ساتھ کام کرارہ ہے، عام طور پر بیخلط ملط اور بیآ زاد تعلقات مردکی فتح اور عورت کی فکست پرختم
ہوتے ہیں، پردہ عورت کے وقار اور اس کے احترام میں اضافہ کرتا ہے، بے پردگی عورت کو صلو کے
ایک تھال بنادیت ہے، جس پر ہروقت کھیاں بھنے مناتی رہتی ہیں، اوراس کا گھر ہروقت اختثار کے

فطرے سے دوجار رہتا ہے۔

آج کی عورت کو میہ طے کرنا ہے کہا ہے کیا جا ہے؟ نام نہادآ زادی یا حقیقی احترام؟

## (۱۰) تم سن کی شادی اور اسلام:

ہندوستان میں اسلامی تغلیمات اور شرعی ضوا بط کے سلسلے میں جوشکوک وشبہات بعض حلقوں
کی طرف سے اٹھائے جاتے ہیں ، ان میں ایک اہم مسئلہ کم سن کی شادی کے بارے میں اسلام کا
رویہ بھی ہے ، کہا جاتا ہے کہ اسلام کم سن کی شادی کا حامی ہے اور اس لیے جب بھی اس سلسلے میں کوئی
ضابطہ بندی کی جاتی ہے تو مسلمان اسے پیند نہیں کرتے۔

شادی زندگی کا ایک اہم معاملہ ہے، ای سے ایک خاندان تشکیل پا تاہے، بہت سارے خاندان ایک ساج کو جود میں لاتے ہیں، اگر خاندان کی تشکیل غلط اصولوں پر کی جائے تو ایک صحت مندمعاشرہ وجود میں نہیں آسکا، اس لیے اگریہ باور کرلیا جائے کہ شادی بیاہ کے سلسلے میں شری ضوابط معقولیت پر منی نہیں ہیں تو واقعۂ اسلام کے بارے میں ایک غلط رائے بیدا ہوتی ہے، اور شری تغلیمات کے تن میں معقولیت کا اعتبار متاثر ہوتا ہے۔

اسلام کے بارے میں کچھلوگ تو جان ہو جھ کرشکوک وشہات اٹھانے کی مہم چلائے ہوئے ہیں،لیکن اکثر لوگ ایسے ہیں جو ہرمسئلہ کو واقعی صدق دلی سے سمجھنا چاہتے ہیں، ہم جب اسلامی تعلیمات کی وضاحت کرتے ہیں تو ہمارے سامنے دراصل یہی لوگ ہوتے ہیں۔

### معترضين كيشبهات:

کم سنی کی شادی کے بارے میں اسلام پرشبہات واردکرنے والوں کے طول طویل اعتراضات کا خلاصہ بیہ کہ کم سن کی شادی سے بہت سے جسمانی ،نفسیاتی اور معاشرتی مسائل پیداہوتے ہیں، چھوٹی عمر جس میں لڑکا یالؤکی ابھی شادی کا مطلب بھی نہیں سیھتے ہیں یا جن کو ابھی اس کی ذمہ دار یوں کا شعور بھی پختہ نہیں ہوا ہے آئہیں شادی کے بندھن میں باندھ دینا درامل اس کی ذمہ دار یوں کا شعور بھی پختہ نہیں ہوا ہے آئہیں شادی کے بندھن میں باندھ دینا درامل ان کو جسمانی اورنفسیاتی سطح پر برباد کر دینا ہے، جس سے معاشرہ کے لیے بھی سخت مشکلات کھڑی ہوجاتی ہیں۔

مثال کے طور پرایک بجی جس کی عمر ابھی جھوٹی ہے اگر کم منی میں حاملہ ہوجاتی ہے تواس سے نہ مرف یہ کہ اس کی جسمانی نشو ونمارک جائے گی اور اس کی عام صحت برباد ہوگی بلکہ آنے والے بچی کی صحت، بلکہ اس کی زندگی بھی خطرہ میں پڑ سکتی ہے، طبی تصریحات کے مطابق ایسے بچوں کا سمر بڑا ہوجاتا ہے، کیوں کہ من بچیوں کارم جب تک مکمل طور پرنشو ونمانہ پاجائے اس میں صحیح طور سے استقرار حمل نہیں ہوسکتا، اس طرح قبل از وقت حاملہ ہوجانے کے نتیج میں بیچے کی ولا وت میں وشواری بیش آسکتی ہے، جس سے بچے کے ساتھ سماتھ ماں کی زندگی کو بھی خطرہ لاحق ہوسکتا ہے۔

اکی بیچی شادی اگر کم عمری میں ہوجاتی ہے تو خانہ داری کے جھنجھٹ میں پڑ کروہ اپنے مستقبل کے سادے مستقبل کے سادے مستقبل کے سادے خواب چاہ جاتی ہے۔ اور نہوہ خواب چاہ جاتی ہے، نہ اس کا ذہنی نشو و نما کھمل ہو پاتا ہے، نہ اس کی تعلیم پوری ہو پاتی ہے، اور نہ و معاشی میدان میں مجیح طور پراینے بیروں پر کھڑ اہو یا تا ہے۔

کم کی شادی کا رواج اور بھی کئی خرابیاں پیدا کرتا ہے، غلط رشتے جو بچپن میں قائم کردیئے جاتے ہیں، بچوں کے بڑے ہوجانے کے بعدوہ غیرموزوں محسوس ہونے لگتے ہیں، لڑکے اور لڑکی کی طبیعت میں بسااوقات آ مے چل کرزبردست اختلاف بیدا ہوجاتا ہے، اوروہ ایک دومرے کے لیے اہل نہیں رہتے ، بھی بھی دونوں کی صحت میں نمایاں فرق بیدا ہوجا تا ہے، ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ بچوں کے بڑے ہونے پر بیانکشاف ہوا کہ دونوں میں سے کوئی ایک جنسی طور پر نااہل ہے۔ کم من ماں کا دودھنا کانی ہوتا ہے، جس کے بتیج میں نوز ائیدہ بچوں کی شرح دفات بوھ جاتی ہے، کم من ماں کا دودھنا کانی ہوتا ہے، جس کے بینے میں نوز ائیدہ بچوں کی شرح دفات بوھ جاتا ہے، جس سے بیچے اور ماں دونوں کی زندگی کے لیے خطرہ پیدا ہوجاتا ہے۔

رضتے کی ناموافقت کی بناپراڑ کے یالا کی یادونوں کی شخصیت انسردگی کاشکار ہوسکتی ہے اوراز دواجی زندگی خواہ مخواہ جہنم بن سکتی ہے، نتیجۂ دونوں یا کوئی ایک جرم کی راہ پر بھی جاسکتا ہے، جس کی بناپر معاشر سے کے قوانین اپناد باؤ کھو سکتے ہیں۔

بھارت کی بہت ساری ریاستوں بالخصوص دیہی آبادیوں میں آج بھی کم سنی کی شادی کا رواج ہے، جس کے گونا گوں نقصانات سامنے آرہے ہیں، لہذا گورنمنٹ شادی کی عمر کی حد بندی کوئی کے ساتھ لا گوکرنے کی کوشش کررہی ہے، لیکن مسلمان حسب معمول یہاں بھی شریعت کا حوالے دینے گئے ہیں، آزادی ہندے پہلے جب حکومت نے شارداا یکٹ پاس کیا جس میں لاک کے لیے شاددا یکٹ باس کیا جس میں لاک کے لیے شاددا کی کم از کم عمر کی تحد بدکی گئی تھی، تو مسلم علاء نے اس کودین میں مداخلت تصور کیا۔

کم سنی کی شادی کے بدیمی نقصانات کے باد جوداسلام میں ندصرف اس کی اجازت ہے،

بلکہ مسلم معاشرے میں اس کا چلن بھی ہے، قومی اخبارات ایسے بوڑھے عرب شیوخ کی داستانیں

آئے دن شائع کرتے رہتے ہیں جوکم سن بھارتی لڑکیوں سے شادی کرکے انہیں لے جاتے ہیں اور
پھران کا جنسی استحصال کرتے ہیں، اس ضمن میں بڑی بڑی شرمناک مثالیں سامنے آتی ہیں، جن
سے مورت کے حقوق اور اس کا احترام نا قابل تلافی طور سے متاثر ہوتا ہے۔

اسلام اس برائی برروک تو کیانگاتا خود پنجبراسلام سلی الله علیه وسلم کی زندگی میں ہم ویصے بین کرتے ہیں، آپ کا بیمل کم سن ک بین کرتے ہیں، آپ کا بیمل کم سن ک بین کرتے ہیں، آپ کا بیمل کم سن ک شادی کی تھام کھلاحوصلہ افزائی کرتا ہے، (است خفر الله)

آج جب کے معاشرہ مہذب اصولوں کی بنیاد پرمرتب کیا جارہاہے، اور جب عورت ایک چیز ہیں رہی، ملکہ معاشرے میں برابر کے حقوق رکھنے والی اوراس کا ایک قابل احترام جزمے، جے

ا پے حقوق کا کھل شعور ہے، بیضر دری ہوجاتا ہے کہ کم سی کی شادی جیسی برائیوں کومٹانے کے لیے جرائت مندانہ اقد امات کیے جائیں، ادرایسے سارے اقد امات ظاہر ہے کہ مسلمانوں کے سرگرم تعاون کے بغیر ہرگز کامیاب نہیں ہوسکتے۔

## الزامات كي تنقيح اور تجزييه:

کم من کی شادی کے سلسلے میں معترضین کا بیہ مقدمہ بظاہر بڑا مضبوط اور متاثر کن محسوں ہوتا ہے، کیکن جب تک چند ہاتوں کی تنقیح نہ کرلی جائے اسلام کا نقطہ نظرتی ڈھنگ سے سمجھا نہیں جاسکتا۔

- (۱) کم سی سے کیا مراد ہے؟ قبل بلوغ عمر یا بعد بلوغ عمر؟ کیا بالغ ہوجانے کے بعد بھی شادی ممنوع ہونی جاہئے؟
  - (۲) اصل اعتراض کم سی کی شادی پر ہے یا تفاوت عمر پر؟
- (۳) کیاایک چیز کی معاشرتی سطح پرحوصله افزائی اور کسی حقیقی ضرورت یا مجبوری کی بنایراس کی قانونی اجازت میں کوئی فرق نه کیا جائے؟
- (۳) اعتراض شادی پر ہے یا کم عمری میں جنسی تعلق قائم کرنے پر؟ نکاح کامعاملہ اگر قبل از بلوغ ہوجائے اور رخصت بعد بلوغ ہوتو کیا پھر بھی اعتراض باقی رہے گا؟
- (۵) کیاموضوع بحث وہ رسم ہے جو بھارتی ساج میں صدیوں سے رائج ہے اور جس کے تحت لڑکالڑ کی دونوں کوہ مرمال بااس سے بھی کم عمر میں جب کہ وہ شادی کامفہوم سیجھنے کے اہل بھی نہیں ہوئے ، ایسے از دواجی بندھن میں باندھ ویا جاتا ہے، جس سے رہا ہونے کی کوئی مبیل نہیں ہوتی۔
- (۱) شریک زندگی کے سلسلے میں والدین کے انتخاب پرزیادہ اعتماد کیا جاسکتا ہے با خودا پنے انتخاب پر؟

- (2) شادی کے معاملے میں کم سنی اور جسمانی حالت میں ہے کس چیز کو معیار قرار دینا بہتر ہوگا؟
- (۸) عرب شیوخ اوررسول خداصلی الله علیه وسلم کے سلسلے میں جو پچھ کہا جاتا ہے وہ کسی حد تک مبنی برحقیقت ہے؟ حد تک مبنی برحقیقت ہے؟
  - (9) کمسی کی شادی کے معاملے میں اسلام کا داقعی نقط نظر کیا ہے؟
- (۱۰) کیا اسلام سے مجے ساجی اصلاحات کا مخالف ہے؟ جس میں کم سیٰ کی شادی کومنوع قرار دینا بھی شامل ہے، اس بارے میں اسلام کا اپنا طریقہ کار کیا ہے؟

ہم مذکورہ بالاتنقیحات میں سے ہرایک کی وضاحت اوراس پرتبھرہ الگ الگ کرنا جائے ہیں،جس کے بعدانشاءاللہ اسلام کا نقط نظر بھنے کی کوشش کریں گے۔

#### مْدُكُورِه بِالا نْكات بِرِتْجِرِه:

- (۱) معقول بات ظاہر ہے یہی ہے کہ کم سنی سے مراد بجین یاعدم بلوغ کولیاجائے ، ایک لڑکایالڑی جب بالغ ہوجائے تواس کا مطلب سے ہوتا ہے کہ وہ جنسی اور جسمانی اعتبار سے شاوی کا الل ہے، لہذا اگر اس کے اقتصادی اور معاشرتی حالات اجازت ویتے ہیں تواسے نکاح ورخصت کرنے کا حق ملنا چاہئے، اور خواہ مخواہ اس کو بندش جذبات پر مجبور کر کے اس کی حق تلفی ندکی جانی جائے۔
- (۲) تفادت عمر کا جہاں تک سوال ہے دنیا کے کسی بھی فدہب یا غیر فدہبی قانون میں اس کے لیے کوئی دفعہ موجود نہیں ہے، جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ پچھ ناگز ری حالات اور بعض نجی میں اس کے لیے کوئی دفعہ موجود نہیں ہے، جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ پچھ ناگز ری حالات اور بعض نجی یا معاشر تی ضروریات کی بنا پرشادی کے معاملے میں تفاوت عمر کا عدم لحاظ تمام تو انین میں جائز ہاور کیا جاتا ہے۔
- (۳) بہت ی الی اقد اراور روایات ہیں جن کی حوصلہ افزائی معاشرتی سطح پر ہر کزئیس

کی جاسکتی، لیکن پچھ ہنگامی اور اضطراری ضروریات کو پیش نظرر کھتے ہوئے تمام افراد کے لیے کھمل طور پران کا دروازہ بند بھی نہیں کیا جاسکتا ہے۔

اسلام نے ایس ہی ایک اجازت تعدداز دوائ کے معاطے ہیں بھی دی ہے، بھی بھا ابعض المحار ہوں ہے، بھی بھا ابعض المحار ہے ایس ہی ایک اجازت تعدداز دوائ کے معاطع ہیں بھی دی ہے کہ وہ برصورت ناپندیدہ چیزیں بچھ مصالح کے پیش نظر ناگزیر ہوجاتی ہیں، قانون کی خوبی یہی ہے کہ وہ برصورت حال میں رہنمائی وے سکے اور برضرورت کو پورا کرسکے، اس میں اتنی کچک ہونا ضروری ہے کہ ہنگامی ضروریات کو بھی وہ کھوظ رکھ سکے، لہذا کسی شئے کو معاشرتی سطح پرنا پسندیدہ سبجھتے ہوئے بھی قانونی طور پراس کی مشروط اجازت ویا جانالازی ہوتا ہے، ایک قانون کولوہ کی راڈ بناکر اے بھی بھی قابل میں بنایا جاسکتا۔

کم سن کی شادی کے کیس میں بھی ایسی بہت ک شکلیں ممکن ہیں، جب اس کی قانونی اجازت ضروری ہوجائے، مثلاً ایک ماں کا انتقال ہور ہاہے، اور وہ اپنے سامنے اپنی لڑکی کا نکاح یا رخصتی چاہتی ہے تا کہ اپنے ہونے والے داما دے تام جا کدادشقل کرکے یا کار وبار کی ذمہ داریاں اس کے سرد کرکے اپنی بٹی کی از دوائی زندگی کا تحفظ کرسکے اور ذہنی طور سے کیسو ہوجائے، ایک جامع قانون وہی ہے جس میں ہرصورت حال کا سامنا کرنے کی گنجائش ہو، قوا نین کبھی بھی نا قابل قنیر معاشرتی اخلاقی ضابطوں کی شکل میں مرتب نہیں کے جاسکتے۔

(۳) اگرنگاح کامعاملہ یا نگاح قبل بلوغ طے ہوجائے اور دخصت بعد بلوغ ہوتواس میں کوئی قباحت نہیں ہونی جائے، کیوں کہ کم سن کی شادی کے جتنے نقصا نات بتائے جاتے ہیں وہ صرف قبل از وقت مباشرت سے تعلق رکھتے ہیں، لیکن اگر مباشرت بلوغ کے بعد ہوتو اس صورت میں وہ سارے اعتراضات رفع ہوجاتے ہیں۔

(۵) اگرموضوع بحث وہ رسم ہے جو بھارت کے غیرمسلم سماج میں رائج ہے کہ چار پانچ سال یااس سے بھی کم عمر میں لڑکالؤ کی کو باندھ دیا جاتا ہے، جب کہ دہ شادی کا مطلب بھی نہیں سمجھتے ہوتے بین ،ادراس کے بعدان کے چھٹکارے کی بھی کوئی صورت نہیں رہتی ،تو بے شک بیدسم مٹادیے کے قابل ہے، اسلام اور مسلمان ایس کسی رسم کومٹانے میں دل وجان سے شریک ہوں گے،
البتہ ایک اسلام ساج میں بیرسم بھی اس لیے نقصان وہ نہیں ہوسکتی کیوں کہ اسلام میں لڑکا اور لڑکی
کے بالغ ہوجائے کے بعدا کر یہ رشتہ ووٹوں یا کسی ایک کونا مناسب محسوس ہوتو اس سے
چھٹکارا پایا جاسکتا ہے، کیوں کہ اسلامی قانون لڑکے کوطلاتی اور لڑکی کوظع اور قاضی شرع کو تفریق
کاحتی دیتا ہے۔

(۲) اگر کم سی سے مراقبل بلوغ عمر لی جائے اور معرضین کا منشا ہے کہ اس عمر میں لا کے لڑی کے لیے دخصت ہی تہیں بلکہ شادی کی بات بھی ممنوع ہونا چا ہے تو سے جھنا ہوگا کہ آخراس اصرار کا منشا کیا ہے؟ کیا معرضین کے زور کی ایک شریک زندگی تلاش کرنے کے سلسلے میں والدین کے استخاب یا ان کی نیت پر بھروس نہیں کیا جاسکتا؟ کیا عنفوان شباب کی وہ عمر جس میں لڑکے اور لڑک پرصرف جنسی نقطہ نظر عالب ہوتا ہے اور زندگی کی اور خی تی پرزیادہ نظر نہیں ہوتی ، اس میں اپنے لیے ساری زندگی کا رشتہ جوڑنے کے لیے لڑکا لڑکی زیادہ بہتر انتخاب کر سکتے ہیں؟ بالفرض اگر پجھوالدین رشتہ کے استخاب میں فلطی لڑکی یا لڑکا خود بھی نہیں کر سکتے ؟ اور جب اسلام لڑکے اور لڑکی کو بلوغ کے بعد حق طلاق اور حق تفریق دے دیا ہے و والدین کی مفروضہ غلط اسلام لڑکے اور لڑکی کو بلوغ کے بعد حق طلاق اور حق تفریق دے دیا ہے تو والدین کی مفروضہ غلط اسلام کر ہا ہے، پھراس صورت میں کونسا اعتراض باتی رہ واتا ہے؟

(2) شادی کے معاطے میں عمر کے ساتھ ساتھ لڑکے اور لڑکی کے جسمانی حقائق کو بھی ملحوظ رکھنا چاہئے، پچھ لڑکے یالڑکیاں کم سنی ہی میں صحت مند، قد وقامت والے اور جنسی اعتبار سے مکمل ہوتے ہیں، اور پچھ لڑکے یالڑکیاں خاصی عمر کے باوجود کمزور ، بیار بخیف، اور جنسی اعتبار سے سر دیا نا اہل ہوتے ہیں، مثلاً عرب میں ۹ رسال کی عمر میں بالغ ہوتے ہیں، مثلاً عرب میں ۹ رسال کی عمر میں لڑکی کا جسمانی میں لڑکی کا جسمانی میں لڑکی کا جسمانی وجنسی نشو و نما کے امر ۱۸ ارسال کی عمر میں کممل ہوتا ہے، بہذا اس سلسلے میں کسی مخصوص عمر کو معیار نہیں بنایا حاسکتا۔

(۸) عرب شیوخ کے بارے ہیں نیشنل پریس میں شائع ہونے والے تھے زیادہ تر افسانے ہوتے ہیں، جوہد نیتی کے ساتھ کر سے جاتے ہیں، حالات کے بالاگ تجزئے کے افسانے ہوتے ہیں، جوہد نیتی کے ساتھ کر سے جاتے ہیں، باقی رہی ارفی صد کی بات تو کیا خود منتے میں ایسے ، ۹ رفیصد قصے بہتان ثابت ہوتے ہیں، باقی رہی ارفی صد کی بات تو کیا خود معترضین کا ساج ایسی مثالوں سے کمل طور پرخالی ہے؟ دنیا کا کونساسان ہے جہال سے برائی موجود نہیں ہے، پھر کیا اس برائی کولاز آ کسی مخصوص غرجب یا ساجی تصورات سے وابستہ کرکے موجود نہیں ہے، پھر کیا اس برائی کولاز آ کسی مخصوص غرجب یا ساجی تصورات سے وابستہ کرکے ویکھا جانا مناسب ہوگا؟

جہاں تک رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم کا سوال ہے، آپ نے اپنی پہلی شادی ۲۲ رسال کی عمر میں مہرسال کی ایک بیوہ سے کی ہے اور اس کی برعکس مثال آپ کی دوسری شادی ہے جب آپ نے ۵۰ مرسال کی عمر میں ایک کم عمر لڑکی سے شادی کی ہے، بید دنوں متقابل مثالیں اس قانونی جواز کو بتاتی ہیں کہ شادی کے معالمے میں تفاوت عمر کو ددنوں طرف سے نظر انداز کیا جاسکتا ہے۔

رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے بعد بڑی عمر کی ہواؤں سے شادیاں کی ہیں، جن
کے کچھ دوسر سے سیا کی وساجی مقاصدر ہے ہیں، حضرت عائشہ ہے آپ کا لکاح صرف ۲ رسال کی
عمر میں ہوا ہے لیکن زخمتی بعد بلوغ ہوئی ہے، ایک رائے کے مطابق حضرت عائشہ ہے آپ کا لکاح
جس وقت ہوا ہے اس وقت آپ ۱ ارسال کی تھیں، اور جب زخمتی ہوئی ہے اس وقت آپ ۱ رسال
کی تھیں، اس وقت رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم کھمل طور سے صحت مند تھے، اس شادی کے ارسال
بعد جب آپ کا وصال ہوا تب بھی آپ کے سر میں گئتی کے چند ہی بال سفید ہوئے تھے اور جیسا کہ
نگورہ بالانتھات میں ہم واضح کر چکے ہیں کہ شادی کے معاملات میں صرف عمر کوئیس بلکہ عام
جسمانی حالت کو بھی معیار بنایا جانا جا ہے۔

(۱۰) اسلط میں اسلام کا نقطہ نظر کیا ہے نمکورہ بالاتنقیحات کی روشی میں اسے وضاحت سے بچھنے کی ضرورت ہے۔

## اسلام كانقط نظر

اسلام فریضد لکاح کامل ما طب نوجوانوں کو بھتا ہے، چنا بچدرسول الله سلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

يامعشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج، (١)

قرجمه: اے نوجوانو اہم میں جوکوئی شادی کے قابل ہوا سے نکاح کرنا چاہیے۔

اس حدیث مل صراحت کے ساتھ نوجوانوں کوشادی کے لیے مخاطب کیا گیا ہے، اور ساتھی

ب'الباءة "كى تيدلكائى كى ب، جس كمعنى الم نووى في السطر حبيان كياب:

اصحهما أن المراد معناها اللغوى وهو الجماع (٢)

"اس كودمعنى بتائے گئے ہیں مجھے بات ہے كہ يهاں لغوى معنى مراد ہیں بعنی مباشرت" نو جوانوں كے ساتھ"البساء ..ة"كى قيد نے واضح كرديا كه ثادى كے الل صرف وہ بالغ نو جوان ہیں جوجنسى تعلقات كى تمل الميت ركھتے ہوں ۔

حضرت عباس كى روايت ب كحضور صلى الله عليه وسلم في ارشا وفر مايا:

فاذا بلغ فليتزوج (٣)

ترجمه: لركاجب بالغ موجائة تباس كى شادى كردو

(۲) کسی مجبوری کی بناپر اگر نکاح قبل بلوغ ہوجائے تورخصت بعداز بلوغ ہونی

چاہے ،امام نو وکٹ نے لکھا ہے:

اما وقت زفاف الصغيرة فقال مالك والشافعي وابوحنيفة ذلك تطبق الجماع (٣)

ترجمه: بچی کی رخصت اس ونت کی جائے جب وہ کمل طور پرجنسی تعلق کی اہل ہو۔

ابن حزم نے امام شرمہ ہے صراحة ميد بات قل كى ہے:

الاب لايتزوج بنته البكر الصغيرة حتى تبلغ (١)

ترجمہ: باپ کنواری کم من اوکی کورخصت نہ کرے، جب تک وہ بالغ نہ ہوجائے۔
جہاں تک لوکے کاسوال ہے اسلام نے چونکہ لوکی کے نان ونفقہ کی تمام تر ذمہ داریاں
لوکے کے سرؤالی ہیں، لہذا جب تک وہ معاشی اعتبار سے اپنے پیروں پر کھڑانہ ہوجائے اس کے
لیادی ہے جنسی تعلقات استوار کر لینا اور اسے رفصت کر لانا عملاً حمکن نہیں ہے۔

(س) حضور صلی الله علیه وسلم کاارشاد ہے:

خيرالامور اوسطها. (٢)

ترجمه: درمیانی چیزی میں خیر ہے۔

دوسری عدیث ہے: یامعشر الشباب و من استطاع منکم الباء ق فلیتزوج (۳)

ترجمه: اے شاب! (جمع شاب بمعنی جوان) جوتم میں سے شادی کے قابل ہوجائے
تکاح کر لے۔

فقہاء کی تضریحات میں ہے کہ 'شاب' (جوان) دہ ہے جوبالغ ہواور ۳۰ رسال سے کم ہو۔ قال النووی الاصح ان المختار ان الشباب من بلغ ولم یجاوز الثلاثین. (۴) نوویؒ نے فرمایا سے جو اس سے کہ جوان وہ ہے جو ہالغ ہوجائے اور تیس (۳۰) سال سے کم ہو۔

ان تمام تنصیلات کوسا منے رکھا جائے تو لڑے کے کیس میں شادی کی اوسط عمر جو خیر ہے ۵ اس سے ۱۳۰۰ کے بیج میں ہے، جسے اگر ۵ ارکا نصف بینی ساڑھے سات سال ہے، جسے اگر ۵ اربری کی عمر بلوغ میں جوڑیں تو شادی کی اوسط عمر ساڑھے تیس سال ظاہر ہوتی ہے، لڑکی کے کیس میں بیعمر مزید کم ہوجائے گی، چول کہ اس کا دور شباب لڑکے کے مقابلے میں کم ہوتا ہے، لہذا میں میں بیعمر مزید کم ہوجائے گی، چول کہ اس کا دور شباب لڑکے کے مقابلے میں کم ہوتا ہے، لہذا

(۱) فخ البارى: ٩ رطبح اولٌ (٢) ابن مباسٌ مرنوعاً ديلي (٣) بخاري ٢ ركتاب النكاح (٣) فتح الباري ٩ ر٥٨

اس کا اوسط بھی کم ہوجائے گا۔

(۳) مویااسلام کنزدیک متحن اور پندیده کی ہے کرائے اوراؤی کی رخصت طالت شاب میں ہو، اورائر کی مجوری سے نکاح اس سے پہلے ہوجائے تو زهمتی بلوغ بی کی عروصورت میں ہو، البتہ قانونی اجازت کا جہال تک سوال ہے ہر عمر میں نکاح کرنے کی اجازت مرحب کی اورائر کالڑی جنسی تعلق ہے کہ اورائر کالڑی جنسی تعلق کے اہل ہیں تو جنسی تعلق قائم کرنے کی بھی اجازت ہوگی، البتہ معاشرتی سطح پر کم سی ( یعنی قبل البلوغ) کی شادی کی حصلہ افزائی نہ کی جائے گی۔

## كيااسلام ساجى اصلاحات كامخالف ہے؟

لین اگرمعاشرتی ہدایات ہے کام نہ چل سکتا ہوا وراس سلسلے میں قانونی سطح پردوک تھام ضروری ہوتو اسلام اس کا بھی مخالف نہیں ہے، البتہ چوں کہ زندگی کے تمام معاملات میں اسلام کا اپنا ایک نقط نظر ہے جے دوسرے لوگ ٹھیک طرح ہے ہجھ نیں یاتے اس لیے تمدنی اصلاحات کے سلسلے میں قانون سازی یا معاشرتی ہدایات دینے کا ساراعمل اسلام اپنے بی ساج کے ہاتھوں میں رکھنا حیا ہتا ہے، اس لیے اگر کم سنی کی شادی کے سلسلے میں کسی ہدایت یا قانون کی ضرورت ہے، تو خود مسلم ساج ایس ایس کی شادی کے سلسلے میں کسی ہدایت یا قانون کی ضرورت ہے، تو خود مسلم ساج ایس ایس کی شادی کے سلسلے میں کسی ہدایت یا قانون کی ضرورت ہے، تو خود مسلم ساج ایس ایس کی شادی کے سلسلے میں کسی ہدایت یا قانون کی ضرورت ہے، تو خود مسلم ساج ایس ایس ندوگئے نے فرمائی ہے:

اگرمسلمانوں کی حالت کا اقتضابہ ہے کہ عدم بلوغ کے غیر سخمن نکاح سے لوگوں کو روکا جائے تو مسلمانوں کا امام ایسا کرسکتا ہے، البتہ غیر مسلم حکومت میں ایسانہیں ہوسکتا، سوائے اس کے کہ مسلم قاضوں کا تقرر ہواور وہ اسلامی مصالح کی بنیاد پر اس طرح کا کوئی فیصلہ کریں، آگے اس سلسلے میں انہیں تعزیرات جاری کرنے کا بھی اختیار ہے، (۱)

کم سی میں شادی کی روایت تقریباً سارے ہی ساجوں میں پائی جاتی ہے، کسی کوالزام دینے کے مقابلے میں زیادہ مملی روبید ہے کہ خودا پنے اپنے ساج میں اس کوشتم کرنے کی کوشش کی جائے۔

<sup>(</sup>١) كمتوبات مليمان: الا٢٥٢ ريم ١٩١

ہندوستانی ساج میں کمزور طبقات میں تھیلے اس رواج کی خوب حوصلہ افزائی کی گئی،جس کا مقصد یہ تھا کہ کمزور طبقات کے نوجوانوں کو چھوٹی عمر میں گھر گرہستی میں پھنسا کران کے جسمانی و مقصد یہ تھا کہ کمزور طبقات کے نوجوانوں کو چھوٹی عمر میں گھر گرہستی میں پھنسا کران کے جسمانی و ذہنی اور معاشی نشو ونما کے امکانات برباد کر دیے جا کیس تا کہ اطمینان سے ان کا استحصال کیا جا سکے۔ جولوگ خودا ہے ساج کے خلاف اس طرح کی سازش کررہے ہوں انہیں بہر حال دوسروں جولوگ خودا ہے ساج کے خلاف اس طرح کی سازش کررہے ہوں انہیں بہر حال دوسروں پرانگلی اٹھانے کا حق نہیں۔

## (II)

# نفقه مطلقه - اصلیت کیا ہے؟

#### يس منظر:

مسلم پرسل لاء کے سلسلے میں غیر مسلم حلقوں کی طرف سے عام طور پر جواعتر اضات کے جاتے ہیں ان میں ایک مسئلہ نفقہ مطلقہ کا ہے، اس بارے میں ہند وستانی سپر یم کورٹ ۲۲ راپر بل هم 19 میں ایک مسئلہ نفقہ مطلقہ کا ہے، عدالت کے مطابق ایک ایسی بیوی جے طلاق ہو چکی ہوا ہو تھی صا در کر چکی ہے، عدالت کے مطابق ایک ایسی بیوی جے طلاق ہو چکی ہوا در شوہر سے نفقہ پانے کی مستحق ہے جب تک وہ نکاح ہوا در شوہر سے الگ ہو چکی ہوا س وقت تک اپنے شوہر سے نفقہ پانے کی مستحق ہے جب تک وہ نکاح ثانی نہیں کر لیتی ، جو مالی اعتبار سے اتنی گائل نہ ہو، نیز اس کا سابق شوہر مالی اعتبار سے اتنی گنجائش رکھتا ہو کہ وہ این سابقہ بیوی کا خرج بخو بی اٹھا سکے۔

سارا پس منظر سمجھے بغیرا گرہم پوری صورت حال کودیکھیں تو بظا ہر سلم پرش لاء کے خالفوں کا اعتراض بہت جا ندار نظر آتا ہے، ایک بہم اراعورت جس کوابھی کی دوسرے شوہر کی سر پرسی حاصل نہیں ہوئی ہے، یا جواس قدر بوڑھی ہے کہ اپنے لیے بچھ معاشی بند و بست نہیں کر سکتی ہے، اس کے حق میں یہ بات انصاف کے خلاف گئی ہے، کہ وہ مرتے دم تک فقروفاقہ کی تکالیف برداشت کرتی رہے، وہ عورت جس نے اپنے شاب کا بہترین زمانہ اپنے شوہر کے ساتھ گزار اکیا شوہر کا انتظام کردے اوراسے بے آبروئی سے دردر بھٹکنے سے بچالے؟

#### مقدمه شاه بانو هر ۱۹۸۸:

مسلم پرش لاء پر بیاعتراض اس وقت پوری قوت کے ساتھ منظرعام پرآیا جب ایک مسلم مطلقہ عورت شاہ بانو نے اپنے نان نفقہ کا کیس اندور کی عدالت میں دائر کیا، بیہ مقدمہ کی مراحل طے کرنے کے بعد بالآخر پر یم کورٹ کے ذریعے طے ہوا،۲۲ راپر بل ۱۹۸۵ء کو پر یم کورٹ نے اپنا فیصلہ صادر کیا، اس فیصلے کا عاصل بیتھا کہ مطلقہ عورت سابق شو ہرسے دوسری شادی یا اپنے انتقال کے وقت تک نان ونفقہ پانے کی مستحق ہے، اس فیصلے کے صادر ہوتے ہی ملک کے طول وعرض میں موجود سیکولر اور فرقہ پرست عناصر متحد ہوگئے، اور پر یم کورٹ کی آر لے کرمسلم پرشل لاء پر تیراندازی کرنے گئے، مسلمانان ہند نے اس پرشد بدا حتجاج کیا اور اس شد بدا حتجاج کے میں مسلم مطلقہ بل پاس ہوا، جس میں علائے کرام کی طرف سے پیش کی ہوئی مسلم پرس لاء کی تقریحات وتشریحات کو کم کورٹ کی نظر میں بہ حکومت ہندگی طرف سے سیکولر وفرقہ پرست عناصر دونوں کو سخت ناپند ہے، اور ان کی نظر میں بہ حکومت ہندگی طرف سے مسلم انوں کی خوشامدگی یا لیسی کا مظہر ہے۔

#### نفقه مطلقه كے سلسلے ميں سيريم كورث كا تبصره:

شاہ بانو کے مقد ہے ہیں ہیر یم کورٹ کے نیسلے کی شروعات ہی اس سوال ہے ہوئی ہے۔

'' کیا مسلم پرشل لا عِشو ہر پراپی مطلقہ بیوی کے سلسلے میں نان نفقہ کی کوئی ذہ داری نہیں ڈالتا ہمسلم شو ہر کوریے تن ہے کہ دہ اپنی مرضی کے مطابق کسی معقول یا غیر معقول سبب کی بنا پر ، یا بنا کسی سبب کے بھی اپنی بیوی ہے نجات حاصل کر لے، اور اس حق کی واحد قیمت وہ معمولی رقم ہے، جوعدت کے دور ان اداکی جاتی ہے، کیا (اسلامی) قانون بے رحمی کی حد تک اس قدر غیر مساوی ہے، کہ وہ عدت کے دور ان اداکی جاتی ہے، کیا (اسلامی) قانون سے رحمی کی حد تک اس قدر غیر مساوی ہے، کہ وہ عدت کے دور ان ایک رقم کی ادائیگی کے بعد جاہے وہ کتنی ہی معمولی کیوں نہ

ہو، شوہر کواس ذمہ داری سے مدد کے لیے سبک دوش کردیتا ہے، بلکہ وہ اسے کم از کم اتنا ضرور دیتا رہے، جواسے زندہ رکھ سکے"

جوباتیں عدالت نے سوالات کے پیرائے میں اور شائنہ انداز سے کئی ہیں، درامسل بے وی الزامات ہیں ، جوسلم پرسل لاء پرعائد کیے جاتے ہیں، اور چوں کہ مسلم پرسل لاء (برعم عدالت) مسلم عورتوں کو تحفظ فراہم نہیں کرتا اس لیے عدالت نے دستور ہندی ایک فوجداری دفعہ عدالت) مسلم عورتوں کو تحفظ فراہم نہیں کرتا اس لیے عدالت نے دستور ہندی ایک فوجداری دفعہ مادات کا محالات کا مطاقہ عورت کو دہی حقوق دینے کی کوشش کی ہے، جوعام ہندوستانی عورت کو حاصل ہیں، تا کہ (اس کے خیال کے مطابق) اسلامی قانون میں موجود عدم مساوات کا ازالہ کیا جا سکے۔

### دفعہ ۱۲۵ کیا ہے؟

دفعہ ۱۲۵ مردر اصل ہندوستان کے قانون نوجداری کا حصہ ہے، جب کہ سلم پرسنل لاءاس کے قانون نوجداری کا حصہ ہے، جب کہ سلم پرسنل لاءاس کے قانون دیوانی کا حصہ ہے، مید دفعہ (۱۲۵) دراصل وہی دفعہ ہے جس کو پرانے قانون نوجداری میں دفعہ (۱۲۸ کہاجا تا ہے، اس دفعہ کو الحاج میں مزید دسعت دے کردفعہ ۱۲۵ رقر اردیا گیا ہے۔

اس دفعہ کا حاصل ہے ہے کہ'' کوئی شخص کانی ذرائع معیشت رکھنے کے باد جوداگر (۱) پی یوی (جواپی کفالت نہیں کرعتی) (۲) اپنے نابالغ بیچ جائزیانا جائز، شادی شدہ یا غیرشادی شدہ جواپی کفالت کے اہل نہ ہوں (۳) اپنے بالغ بیچ (باستناء شادی شدہ لڑکی) جو کسی ذہنی یا جسمانی معذوری کی بنا پر اپنی کفالت کے اہل نہ ہوں (۴) اپنے ماں، باپ (جواپی کفالت کے اہل نہ ہوں) کی کفالت نہیں کرتا یا کفالت کرنے ہو انکار کرتا ہے تو شوت فراہم ہوجانے پرایک محمر یہ درجہ اول ایسے ضم کواپنی صوابد ید کے مطابق ایک ماہانہ قم کی اوا یکی کا تھم کرے گا، جو

اس د نعه کی تشریح کرتے ہوئے قانون فوجداری میں صراحت کی گئے ہے کہ بیوی کی تعریف

میں وہ عورت بھی شامل ہے جومطلقہ ہے اور ابھی اس نے دوسری شادی نہیں کی ہے عام اس کے کہ اس نے خودطلاق لی ہے، یا اسے طلاق دے دی گئی ہے۔

(b) Wife inclides a woman whos has been divorced by or

has olitained a divorce from, her husband and notremarried-(1)

قانون فو جداری کی یجی تشریح ہے جو دفعہ (۱۲۵) میں مطلقہ عورت کے مسئلے کو تھسیٹ لاتی

ہے، اور جو مطلقہ کواس وقت تک بیوی قرار دیت ہے جب تک وہ دوسری شادی نہیں کر لیتی ،اس طرح

اسلامی قانون میں مطلقہ عورت کا جو نان نفقہ محض دوران عدت واجب تھا اس کی مدت آ گے بڑھ

کراس وقت تک طویل ہوجاتی ہے جب تک عورت کا انتقال نہیں ہوجاتا، یادہ دوسرا لکا ح نہیں

کرلیتی ،اس طرح بیتشریح قانون فو جداری کی اس دفعہ کو سلم پرسل لاء سے نکرادیتی ہے، حالاں کہ

عدالت عالیہ نے اپنے نیسلے میں بیٹا بت کرنے کی کوشش کی ہے کہ ایسا کوئی نکراؤنی الواقع نہیں ہے،

بلکہ مسلم برسل لاء کا ایک خلاہے، جس کو دفعہ 10 میں بیتشریح پرکر دیتی ہے۔

لیکن عدالت عالیہ نے اس نصلے میں دوسری سانس میں ریجھی صاف کردیا کہ بالفرض اگرکوئی ککراؤہے تب بھی قانون فوجداری کی دفعہ ۱۲۵ رمسلم پرسنل لاء سے بالاتررہے گی، (تفصیل کے لیے سیریم کورٹ کے فیصلے کا کمل متن بغور ملاحظ فرمائیں)

ای دفعہ کی دومزیدتشریحات بھی سامنے رکھیں تو صورت حال مزید واضح ہوجائے گی، یہ تشریحات ہیں تشریحات ہیں تشریح نہر سرم ہر تشریح (۳) کی روسے اگر بیوی شوہر کے ساتھ رہنے سے انکار کرتی ہے اور اس کے لیے وہ یہ جواز پیش کرتی ہے کہ شوہر نے دوسری شادی کر لی ہے یا کوئی واشتہ رکھ لی ہے تو یہ جواز معقول ہا در کیا جائے گا (اور بیوی بدستور نفقہ کی حقد ار ہوگی) تشریح (۴) کی روسے اگر بیوی جنسی برداہ روی میں بہتلا ہے تو وہ نفقہ کی مستحق نہ ہوگی۔

.

## کیاد فعہ ۱۲۵ انفقہ مطلقہ کے مسئلہ کامعقول صلے؟

یدوہ دفعہ ہے جس کو ہمارا فو جداری قانون ایک بے سہارا ہوی اوراس کی توسیعی تشریح کو شامل کرتے ہوئے ایک مطلقہ عورت کے مسئلے کا بہترین حل تصور کرتا ہے، کین کیا فی الواقع ایبا ہے؟

اس دفعہ کی پہلی ہی شرط ہے شوہر کا کافی وسائل رکھنا ( sutticient mean)

اوردوسری شرط ہے ہوی کا بے سہاراہونا (maintain his wile, unable to maintain her self) اور جب تک یہ دونوں شرطیں موجود ٹابت نہ کردی جا تیں یہ دفعہ مطلقہ عورت کوکئی فا کدہ نہیں ہو نچاتی ،اگریددنوں باتیں ٹابت بھی ہوجا تیں تو عدالت عورت کواس قدر کم گزاراد لاتی ہے جو محض ایک نماق معلوم ہوتا ہے، دفعہ ۱۲۵ میں ۱۲۰ میں مورد پ کی حدر کھی گئی ہے، اور عملاً سپریم کورٹ نے محض ۲۰=۹ کا راس کیس میں شاہ بانوکود لائے ہیں، جب کہ عدالت کو معلوم ہے کہ ان کے شوہر کی سالانہ آ مدنی ۲۰ رہزار روپ میں شاہ بانوکود لائے ہیں، جب کہ عدالت کو معلوم ہے کہ ان کے شوہر کی سالانہ آ مدنی ۲۰ رہزار روپ ہے، اگراس نان نفقہ کو ہو ھانے کی کوشش کی جائے تو اس سے کی دوسر سے مفاسد پیدا ہوتے ہیں۔

وفعہ ۱۲۵ برمطلقہ کوا کی داشتہ کی حیثیت دید تی ہے، شوہر حالاں کہ اس کوطلاق دے چکا ہے محروہ برستورشو ہر پرسوار ہے، اور اس سے اپنا نفقہ ما نگ رہی ہے، بیصورت حال ایک عورت کے لیے کس قدر تو ہین آمیز ہے ، خاص طور ہے اگر یہ کمحوظ رکھا جائے کہ شوہر اپنے نان نفقہ کی قیمت برعورت کا جنسی استحصال کرنے کا موقعہ حاصل کرسکتا ہے۔

طلاق کے بعد بھی سابقہ شوہر سے نفقہ ملتے رہنے کا ایک نفصان بیبھی ہے کہ مورت کسی محد تک کا ایک نفصان بیبھی ہے کہ مورت کسی مدتک نکاح وائی کی طرف ہے بے فکر ہوجائے گی، اس سلسلے میں مرد بھی اپنے نان و نفتے کے حوالے سے اس کی دائے پر اثر انداز ہونے کا بہانہ حاصل کرسکتا ہے۔

۔ پ بر دفعہ سے محل اللہ مالاق جا ہے مرددے، جا ہے عورت خود مانے عورت کے سے دفعہ سے معلاق ہا ہے مرددے، جا ہے عورت کے

اخراجات بہر حال مردہی کواداکر نے ہوں گے، بیصورت حال عورت اور مرددونوں ہی کی نظر میں ازدواجی رشتے کا تقدین ختم کر سکتی ہے، ایک بے کردارعورت بیسوچ سکتی ہے، کہ مرداگر جھے طلاق مجمی دید ہے تو کیا ہے بوجھ تو ای کے بوٹ بر پر نے گا، ایساہی ایک مردبیسوچ سکتا ہے کہ میں طلاق مجمی دیدوں تو کیا ہے طلاق کے بعد بھی وہ میرے ہی بوٹ سے بندھی رہے گا۔

۔ بید دفعہ مردکو بیاشارہ بھی دیتی ہے، کہ شادی خواہ نخواہ کا جھمیلہ ہے، بیوی اگر غلط نکل گئ تو گلے کا ہار بن جائے گی، طلاق دے کرا لگ کرنے کی کوشش کریں تو نان دنفقہ کی بلاسرلگ جائے گی اس ہے بہتر تو ہے کہ آزاد شہوت رانی کے ذریعے اپنے جنسی تقاضوں کی تسکیین کر لی جائے۔

البت ای کے ساتھ اسی دفعہ ۱۴۵ کی تشری (۳) مردکویہ بہترین موقعہ فراہم کرتی ہے، کہ اگروہ نان ونفقہ کی ذمہ داری سے بری ہوجانا چاہے تو اپنی پاک کردار بیوی پر بدکرداری کی تہمت لگادے، مردکویہ تق دینے کا نتیجہ یہ ہوگا کہ ایک شریف عورت مرد سے اپنا جا کزنان دنفقہ ما تگنے کی بھی ہمت نہ کر سکے گی، گویا دفعہ ۱۵ ارایک شریف عورت کا منہ ی دیتی اور ایک بدکر دارعورت کو منہ بھٹ بنادیتی ہے۔

دوسری طرف بید و فعدا یک شریف مرد کو بالکل با نده دین ہے، جب کدایک بدکر دار مرد کو بیہ اشارہ دیتی ہے، جب کدایک بدکر دار مرد کو بیہ اشارہ دیتی ہے کہ اپنی سرکش بیوی سے اور تاحیات اس کے نان نفقہ کی ذمہ داریوں سے چھٹکا را پانے کا طریقتہ ہے کہ بیوی کونا کلون کی ساڑی پہنا کراسٹو و سے جلا دیا جائے۔

اگرایک بھلامانس مردیہ سوچ کے کہ بیری ناپندیدہ بیوی اگر طلاق کے بعد بھی بدستور جھ سے نفقہ لیتی رہے گی تو جس اسے طلاق کیول دول۔ اپنے ساتھ ہی اسے رکھوں ساتھ ہی اپنی پہند سے ایک اور شادی کرنوں تو اس دفعہ کی تشریح سامرا سے ایسانہیں کرنے دے گی ، چونکہ اس کی بہلی بیوی دوسری بیوی کواپی علیحدہ رہائش کا جواز قرار دے کرشو ہر سے الگ رہ کر بھی مسلسل نفقہ وصول بیوی دوسری بیوی کواپی علیحدہ رہائش کا جواز قرار دے کرشو ہر سے الگ رہ کر بھی مسلسل نفقہ وصول کرتی رہے گی ، گویا صورت حال کا واحد صل بہلی بیوی کوجلا دینائی قرار پائے گا۔

مرتی رہے گی ، گویا صورت حال کا واحد صل بہلی بیوی کوجلا دینائی قرار پائے گا۔

میر بات محض کوئی مفروضہ ہیں ہے ، بلکہ ایک حقیقت ہے جس کی تقید بین اعداد وشار کرتے

## نفقه مطلقه كيسليك مين قانون اسلامي كي بدايات:

اسلام نے رشتہ از دواج کے استحکام کے لئے تمدن کی بنیادر کھی ہے، اور تمدن کی اخلاقی تقمیر کے لئے تمدن کی بنیادر کھی ہے، اور تمدن کی اخلاقی اقدار کو طوظ رکھنا ناگزیر ہے۔ رشتہ از دواج کو اسلام نے مہرومحبت کارشتہ قرار دیا ہے۔

ومن آياته أن خلق لكم من انفسكم ازواجاًلتسكنوااليها وجعل بينكم مودة ورحمة (٢)

"اور خدا کی نشانیوں میں سے ایک نشانی بیہ ہے کہ اس نے تمہاری ہی جنس سے تمہاری ہی جنس سے تمہاری ہی جنس سے تمہاری ہیویاں بنا کیتم ان کے پاس سکون حاصل کرو۔اور تمہارے درمیان مودت اور مہر بانی پیدا ہو'۔

اس لیاس رشتے کوقائم کرتے وقت گورت کے قی میں ایک رقم مہرکے نام سے متعین کی ہے۔ یہ رقم اگر چہ گورت کے احترام وتو قیر کی علامت ہے اور مرد کی طرف سے گورت کے لیے طلب صادق اور قدرشناس کے اظہار کے طور پردی جاتی ہے کین بالفعل بیر تم عورت کے لیے معاشی تحفظ کا سہارا بنتی ہے، اس رقم کے لیے کوئی حد نہیں ہے کہ یہ کتنی مقرد کی جائے کی حضور اقد سے اللہ کے اپنی منظر میں دیکھا نے اپنی بیٹی فاطمہ کا جومہر مقرد کیا اسے اگران کے شوہر کی معاشی پوزیشن کے کہ میں منظر میں دیکھا جائے تو ظاہر ہوتا ہے کہ بیر قم شوہر کی معاشی حیثیت کے اعتبار سے کانی معقول ہونی چاہیے۔

طلاقی کو اسلام میں سخت ناپند یدہ ممل قرار دیا میاہے، لیکن اگر حالات طلاق کو ناگزیے کردیں تو اسلام یہ بین جاہتا کہ خواہ مخواہ مورت کو مرد کے لیے باندھ کر اس کی ناقدری کرائی جائے ، ایسی شکل میں اسلام دونوں کو علیحدہ ہوجانے اور اپنے لیے نئے رفیق زندگی کو تلاش کرنے کی ہدایت دیتا ہے۔

طلاق کے بعد دوران عدت مطلقہ کا ساراخر چہ اوراس کی رہائش کا کھمل انظام شوہر کے ذمہ ہوتا ہے آگر طلاق رجعی ہے اور شو ہر رجعت کر لیتا ہے یا بائنہ ہے اور شو ہر نکاح کر لیتا ہے تو عورت کے لیے نفقہ کا کسی طرح کا کوئی مسئلہ بیدا ہی نہیں ہوتا۔ ای طرح عورت اگر حاملہ ہے تو مدت رضا عت وحمل میں (جوتقریباً ڈھائی سال بنتی ہے) عورت کا نان ونفقہ برستورم ردہی کے ذمہ دہتا ہے، کورت والم بھی نہیں ہے اور اس کی عدت بھی گزرگی ہے تب سوال پیدا ہوتا ہے کھورت کے گزار سے کے کیا صورت اختیار کی جائے؟

اگرسابقہ شوہر سے اس کا تعلق رکھا جائے تو طلاق دینا ایک فضول عمل ہوجائے گا، اس کے جو
ذیلی مفاسد ہوں گے ان کو سمجھانے کی ضرورت نہیں ہے، اسلام نے سابق شوہر کو صرف یہ ہدایت دی
ہے کہتم جب عورت کورخصت کر وتواحسان وسلوک کے ساتھ دخصت کر، ' تسریح باحسان ''۔
طلاق کی صورت میں شوہر ہے مکمل علیحدگی کی صورت میں (جوایک شاذصورت ہے)
سابقہ مرد سے معاشی رشتہ بنائے رکھنے کی جگہ عورت کے اخراجات کے لیے اسلام نے عورت کواپنے
قریبی اعز ہ جیسے اولا داور مال باپ کے پائی لوٹ جانے کی ہدایت کی ہے، اولا داگر اپنی مال کی دیکھ
ہول کرتی ہے تو یہ کوئی معیوب بات نہیں ہے، خودائی دفعہ 18 ارکے سیشن ڈی میں یہ ہدایت موجود
ہول کہ نہیں کہ خودائی دفعہ 18 اولا دبی کی طرح عورت کے مال باپ
اور درجہ بدرجہ عورت کے دیگر عزیز ہوتے ہیں ، جن کواسلام یہ مانتا ہے کہ عورت کا کہیں پر لکا ک
ہوجانے کے باوجود دو عورت کے ای طرح عزیز رہتے ہیں، جیسے وہ اس کے لکاح سے قبل ہے۔
طلاق صرف مرد ہی کی نہیں بھی عورت کی بھی ضرورت ہوتی ہے، دفعہ 18 رمطلقہ اور خلع

والی عورت کوایک ہی مقام دیتی ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ عورت کو خلع کاحق استعال کرنے کا موقعہ باتی نہیں رہے گا، کیوں کہ کوئی شو ہریہ بیں چاہے گا کہ عورت کسی دیگر مرد کی محبت یا کسی اور وجہ ہے اس سے طلاق ما نگ لے اور اس کاخر چہ وہ اٹھا تارہے، اسلام چاہتا ہے کہ طلاق کے بعد دونوں مرداور عورت) اپنی راہ اختیار کرنے میں آزاد ہوں، اور کسی ایک کا کوئی دباؤدو سرے پرباتی نہ رہے، اور ہرایک ودسرے سے بیاز ہوجائے۔

وان يتفرقا يغن الله كلامن سعته (١)

ترجمہ: اورا گرشو ہراور بیوی دونوں الگ ہوجائیں تو خدااپنے نصل سے دونوں کو بے نیاز کردے گا، تا کہ زندگی کایہ نکلیف دہ باب کمل طور سے بند ہوجائے۔

اسلام کی روسے عدت کے بعد عورت اپنے اخراجات کے لیے اپنی اولا د کے ساتھ رہے گی (صرف طلاق مخلفہ کے کیس میں یا پھرا گرطلاق بائند کے بعد نکاح نہ ہوسکا ہوتو ) اولا دا گراس قابل نہ ہوتو وہ اپنے والدین کے ساتھ رہے گی، والداس قابل نہ ہوں تو دیگر قربی اعز ہاس کے فیل ہوں نہ بہوتو وہ اپنے والدین کے ساتھ رہے گی، والداس قابل نہ ہوں تو میر کی رقم ، متاع کی رقم ہوں گے، اس کے علاوہ وہ اپنے عزیزوں سے وراثت پائے گی، ورنہ مہر کی رقم ، متاع کی رقم اور وراثت میں ملنے والی تم وغیرہ سے وہ خود کوئی کاروبار کر کے (جس کی وہ خود ما لک ہوگی) سامان زینت فراہم کرنے کی کوشش کرے گی، یا پھر کسی دوسر شخص کو اپنی زندگی کار فیق بنائے گی، اگر یہ سار سے امکان بھی نا پید ہوں تو اسلامی حکومت کی بیت المال اس کا تقبل ہوگا اور اسلامی حکومت کی سار سے امکان بھی نا پید ہوں تو اسلامی حکومت کی بیدواضح رہے کہ اسلامی ساج میں مطلقہ کی شادی عدم موجودگی میں یہ ذمہ داری مسلم سانے پرآئے گی، یہ واضح رہے کہ اسلامی سانے میں مطلقہ کی شادی

میمخش شاعری ہے کہ جس شوہر کے ساتھ عورت نے جوانی کے سنہرے دن گزارے ، بڑھا پے میں وہ کیااس قابل ہے کہ روٹی کے ایک ایک نوالے کے لیے مختاج ہو۔

طلاق جوانی کے سنہرے دنوں میں بھی ہوتی ہے، اور تکاح بر صابے کے ایام میں بھی ہوتے

ہیں، پھر کسی عورت کواس کا شوہر بوڑھانہیں کیا کرتا بلکہ گزرتا ہوا وقت اس کو بوڑھا کرتا ہے،عورت اگر شادی نہ کرتی تب بھی بوڑھی تو وہ ضرور ہوتی ۔

پھرکیا مرد بھی اس کے ساتھ بوڑھانہیں ہواہے؟ کیااس عورت نے مردی جوانی سے کوئی فاکدہ نہیں اٹھایا ہے؟ پھریہ بھی سوچنا چاہئے کہ آخرکوئی تو دجہ ہے کہ مرد بڑھا ہے میں اپنی ہوی سے جدا ہوجانے کو برداشت کرد ہاہے، جب کہ اس دقت اس کوسب سے زیادہ اس کی ضرورت تھی، وہ در بدری کا خطرہ مول لے رہا ہے، یقینا کچھا ہے نا قابل برداشت اسباب ہیں جن سے پیدا ہونے والے حالات یروہ فراموشی کی گرد ڈالدینائی بہتر سجھتا ہے۔

ای افسانوی مفروضے میں عورت کو بوڑھی اور مردکو بدستور جوان مان لیا گیاہے، تا کہ وہ دوسری نئ نو ملی شادی کرر تھی تھی، ایسی دوسری نئ نو ملی شادی کرر تھی تھی، ایسی صورت میں مردکی جوانی کا استحصال عورت کررہی تھی نہ کہاس کا شوہر۔

شوہر سے تو ایک عورت کو استحکام ملتا ہے، اکثر اوقات اس کی صحت اور اس کا حسن شوہر ہی کی تو جہ اور محبت کا مرہون منت ہوتا ہے، اس کے علاوہ معاشی اعتبار سے بھی شوہر عورت کو مشحکم کرتا ہے، وہ اسے اولا دویتا ہے، جواپنی مال کی محافظ اور مددگار ہوتی ہے۔

اگرزندگی بھرعورت نے شوہر کی خدمت کی ہوتی ہے (بقول ان افسانہ نگاروں کے محض روڈی کپڑے ہے) تو شوہر نے بھی بیوی کی خدمت کی ہوتی ہے،اور وہ بھی بناروٹی کپڑے کے۔

## عدالت كى طرف ي قرآني آيت كى غلط تشريح:

نفقہ مطلقہ کے سلسلے میں سپریم کورٹ نے قرآنی آیت 'ول المطلقات مناع بالمعروف حقاعلی المتقین ''(سورہ بقرہ: ۲۲۱) اور مطلقہ عورتوں کے لیے متاع ہے قاعدے کے مطابق ، بیرت ہے متی لوگوں پر، پیش کرکے دفعہ ۱۲۵ راور قرآنی آیت میں مطابقت پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔

"متاع" کالفظ قرآن میں وقی فاکدہ کی چیز کے لیے بھی بولا جاتا ہے اور نفقہ کے لیے بھی قرآن میں اس لفظ کا استعال نفقہ Maintenance کے معنی میں بھی ہوا ہے، اور اس ہدیے کے آن میں اس لفظ کا استعال نفقہ Provision for کے جو طلاق کے موقعہ پرعورت کودیا جاتا ہے جسے ہدیہ طلاق میں موقعہ پرعورت کودیا جاتا ہے جسے ہدیہ طلاق divorce کہتے ہیں۔

سپریم کورٹ نے عبداللہ یوسف علی کے انگریزی ترجے ہے استدلال کیا ہے، جنہوں نے اس جگدلفظ "متاع" کا ترجمہ Maintenance یعنی نفقہ کیا ہے اوراس لفظ کی سپریم کورٹ نے خود ہی یہ تفسیر کرلی کہ نفقہ سے مرا دنفقہ تا نکاح ٹانی ہے۔

قرآنی آیات کی تشری کرنے کاحق علائے اسلام کو ہے جومتعلقہ تمام تصریحات کوسانے رکھ کرکسی لفظ یا آیت کامفہوم متعین کرتے ہیں، زیر نظر آیت ہیں علاء نے "متاع" کے دور جے کیے ہیں، ہر بیدادر نفقہ اگر ہدیہ مرادلیں تو مطلب ہوگا کہ عورت کوجدائی کے دفت مہر کے علادہ بھی ایک ہدید دیاجائے، یہ گویا قرآنی تھم" تسریح باحسان " (انہیں سن سلوک کے ساتھ دخصت کرد) کی تمیل ہوگی۔

دوسراتر جمہ نفقہ کیا گیاہے، مگر نفقہ ہے مراد مطلقہ کا نفقہ دوران عدت ہے، نہ کہ نفقہ تا نکاح ٹانی، یا نفقہ تاوفات مطلقہ اوراس کی دلیل ہے ہے کہ قرآن نے لفظ ''متاع'' کے ساتھ لفظ ''معروف'' بھی بولا ہے، اور قرآنی قانون طلاق نازل ہونے کے بعد جس میں مطلقہ کا نفقہ تاختم عدرت قرار دیا گیا تھا، بہی قانون، قانون معردف تھانہ کہ کوئی اور قانون۔

رہ گئی یہ بات کہ اسلام نے دوران عدت نفقہ کے لیے اگر کہا ہے، تو اس کا یہ مطلب تو نہیں کہ بعد از عدت نفقہ دیا ہی نہیں جاسکتا ، یہ ایک بالکل طفلانہ بات ہے، اگر یہ طے ہے کہ قرآن میں ختم عدت نفقہ دینے کی حد ہے تو اس حدے آگے نفقہ کولازی قرار دینا صاف ظاہر ہے کہ غیر قانونی ہے، اوراگر اس چیز کو غیر قانونی مانے کے بعد لازی قرار دیا جائے تو یہ ایسا ہی ہے جیسے پانچویں شادی کو غیر قانونی مانے کے بعد لازی قرار دیا جائے دیں اس کی اجازت دی جائے۔

۳۸۸ موجوده دور مین مسلم مطلقه مسائل کاحل: موجوده دور مین

و ورورورور میں جب کہ حق تلفیوں کاروائ عام ہے اور مسلم یہ اعتراف کرتے ہوئے کہ موجودہ دور میں جب کہ حق تلفیوں کاروائ عام ہے اور مسلم مطلقہ کو بعض حالات میں دشواری پیں آسکتی ہے، ہم اس بات پرزوردینا چاہتے ہیں، کہ مسلم مطلقہ کے مسائل کاحل اسلام ہی کے دائر ہے میں کیا جانا چاہئے، اور سے چیز یقینی طور پر ممکن ہے، مثال کے طور پر ہم مسلم عورت کے مہرکی مقد ارکورضا کارانہ طور پر معقول حد تک بڑھا سکتے ہیں، کہ عورت اپنا کوئی کاروبار کر سکے جوا ہے معاشی اعتبار سے خود کھیل کر سکے۔

كوئى كاروباركر سكے جوائے معالى اعتبار سے جوديال سرسے -مرتر آنی آیت، "للمطلقت متاع بالمعروف، میں جوموجودلفظ "متاع" كوبوقت

طلاق عورت كومعقول Compension دينے كے ليے بنياد بناسكتے ہيں۔

ہم اس بات کولینی بنانے کے اقدامات کر سکتے ہیں، کہ عورت کو جوور شدمتو فی عزیزوں کا ازروئے شرع ملنا چاہئے اس تک صحیح طور سے پہونچ جائے اور درمیان میں اسے خور دبر دنہ کر دیا جائے۔ ہم مسلم معاشرے کواس بات کے لیے آمادہ کر سکتے ہیں کہ مسلم مطلقہ عور تو ل کے بندوبست ہم مسلم معاشرے کواس بات کے لیے آمادہ کر سکتے ہیں کہ مسلم مطلقہ عور تو ل کے بندوبست کے لیے کوئی ملی اجماعی نظم قائم کیا جائے، تا کہ وہ در درکی ٹھوکریں کھانے پرمجبور نہ ہوں۔

۔ شاہ بانو کیس میں سپریم کورٹ نے اپنے متنازع نصلے کی بنیاد دفعہ ۱۲۵ر پررکھی ہے،
اگر چیف جسٹس چاہتے تو ۱۲۵ر کے سیشن ڈی کے تحت وہ شوہر کی جگہ شاہ بانو کی برسرروزگاراولادکو
اپنی ماں کی دیکھے بھال کرنے کی ہدایت کرسکتے تھے، لیکن سپریم کورٹ کوشاید مطلقہ کے مسائل حل
کرنے سے زیادہ اسلام کوموضوع بحث بنانے سے دلچین تھی۔

اسلام اینے ساج میں اخلاقی اقدار کی حفاظت کرنا چاہتا ہے، اوراس کا نظام قانون ایک برزنظام اخلاق بیدا کرتا ہے،صرف اسلامک لاء کے ذریعے عورت کے معاشی حقوق کے ساتھ ساج کی اخلاقی اقدار کا تحفظ ممکن ہے، آپ جتنا بھی انصاف سے غور کریں گے اس حقیقت کا اعتراف کرنے کے قریب ترخود کو پائیں گے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) عالَمَى توانين پر چنداعتر اضات ايک معروضي جائز ۱۵۰ تا ۱۴۳ رمطبوعه يو نيورسل پيس فاؤنژيش نئي دېلي

# (۱۲) فقهاسلامی اور قانون روما

اس موقعہ پراس ہولناک جھوٹ کا جائزہ لینا بھی ضروری ہے جو بورپ کے مستشرقین کی طرف سے مختلف ادوار میں اٹھایا جا تار ہا ہے کہ اسلامی قانون کا بڑا حصہ قانونِ روما سے ماخوذ ہے، بیعقل اور تاریخی صدافت دونوں کے خلاف ہے، اور ایسا لغواور بے بنیاد دعوی ہے جس کی مثال انسانی لغویات میں کم ملتی ہے۔

#### تحريك كاآغاز:

اطالوی مستشرق ڈاکٹری اے نال لینو (اٹلی) کی تحقیق کے مطابق سب سے پہلے جس شخص نے بیدوی کیا کہ اسلامی قانون مادی حد تک رومی قانون سے ماخوذ ہے وہ ۱۸۵ء میں ڈوے نی کوگا تعیم کی کہ اسلامی قانون مادی حد تک رومی قانون سے ماخوذ ہے وہ ۱۸۵ء میں ڈوے نی کوگا تعیم کی اطالوی تصنیف، عثمانی قانون عمومی مطبوعہ اسکندر مید ۱۸۱ء)

یخض اسکندر بیکی عدالت مرافعہ مخلوط میں وکالت کرتا تھا اور انجمن المعہد المصری کارکن تھا، اسے نہ عربی آتی تھی اور نہ ترکی ، لیکن اسے سلطنت عثمانیہ (ترکی) اور مصر سے تعلق رکھنے والے مسائل قانون وضابطہ سے بوی دلچیں تھی، اور اس موضوع پرقابل قدر کرتا ہیں مغربی زبانوں میں نامید نہ تھیں۔()

<sup>(</sup>۱) تحريرات كارلونال لينوجلد جبارم بشرقى توانين ترجمه ذا كثر حميدالله بحواله ما بهنامه جراغ راه پاكستان:۱۱ ر۲۲۴، والمدخل لدرامة الشريعة الاسلامية: ٨١، وتطبق الشريعة الاسلامية في البلاوالعربية: ٨٨)

ڈاکٹر نال لینو کے کہنے کے مطابق اس وقت تیسکی نے محض مفروضے کی حد تک پیر بات کہی تھی اور فرضی اور امکانی سطح ہی کی اس نے پچھولیلیں بھی پیش کی تھیں ،مگر بعد کے مستشرقین اور علوم مشرقیہ سے غیرسلم محققین کارمستقل موضوع بحث بن گیا، اور کذب وافتراء کے میدان میں ہر بعد والے نے اپنے سے پہلے والے سے سبقت لیجانے کی کوشش کی ،چنا نچیاس کے بعد بہت سے متشرقین نے اس موضوع برقلم اٹھایا، اور مفروضات کی فہرست میں نئے نئے اضافے کئے۔ ایک اگریزمستشرق ایماس لکھتاہے کہ:

" شریعت اسلامیمشرقی امیائر کے رومی قانون کے علاوہ کسی دوسری چیز کا نام نہیں ہے، ای کومما لک اسلامیہ کے سیاس احوال یمنطبق کیا گیا ہے۔(۱)

'' قانون محمری عربی پیرایے میں جسٹی نین کے قانون کے سوا پیچھٹیں ہے۔(۲)

اسلامی فتو حات کے دفت شام میں رومی قانون کی تعلیم کے بعض فقہی مدارس تھے مثلاً قیصر یہ، ان مدارس میں بہت سے شامی باشند بے تعلیم حاصل کرتے تھے، نیز وہاں بعض ایسے ادار ہے اور محکیم تھ، جوقانونِ روما کے مطابق احکام صادر کرتے تھے، اور جواسلام کے بعد بھی ایک زمانے تک قائم رہے، چونکہاں وقت مسلمان تمدن میں زیادہ ترقی یافتہ نہ تھے،اس لیے طبعی طور پرانہوں نے اپنے سے ترقی یا نته اورمتدن مما لک کے وائین کواپنایا، اوران کے احکام اخذ کیے۔ (۳)

مشہور مستشرق ڈاکٹر بروکلمان اپنی کتاب میں دینی وتشریعی علوم کی تاریخ پر بحث کرتے ہوئے لکھتاہے:

''اسلام فن قانون سازی اورتشریع کوبرتاہے، اسلام کے اکثر احکام قرآن اور احادیث نبوی سے ما خوذ ہیں، چونکہان دونوں سرچشموں سے حاصل کیا ہوا موادملی زندگی کی ان ضرور یات کے لیے کافی نہیں تھا جو ہوی سرعت کے ساتھ پیدا ہور ہی تھیں ،علاوہ ازیں غزوات اور قدیم متمدن ممالک کی فتوحات کے سبب ان کی متعدد شاخیں پھوٹی چلی جارہی تھیں ،اس لیے قد مائے اسلام (١) فلسفة التشريع في الاسلام:٢ ١

بلاتر دو پیش آمدہ حالات میں اپنی مخصوص آراء ہے عہدہ برآ ہوجائے، اور پوری جرائت کے ساتھ مفتوحہ مما لک کے قوانین اورا دکام کو دنظرر کھتے ہوئے فیصلہ کرتے ،اس طرح قانون رو یا کے بعض مبادی اسلام کے اندر شامل ہو گئے۔(۱)

ہنری ہیوزنے • ۱۸۸ء میں دعویٰ کیا تھا کہ:

'' مسلمانوں کا قانون اسا ک طور پرروی قانون ہے، جس میں بمشکل کوئی ترمیم کی می ہو''(۲) ان کے علاوہ مارگیولوث اور شاخت وغیرہ نے بھی اس موضوع پر منتعد دمضامین لکھے، اور قانونِ اسلامی میں قانون روما کے اثر ات تلاش کئے۔ (۳)

### تحريك كايس منظر:

گریہ تمام دعوے جوانگر بر مستشر قین نے کئے ہیں، بے بنیاد ہیں، ان کی حیثیت پر و پیگنڈ ہ سے زیادہ نہیں ہے، در نہ کیا وجہ ہے کہ اٹھار ہویں صدی عیب وی سے پیشتر کسی انگر بر محق نے بیالزام نہیں لگایا، یہ آواز اچا کہ اٹھار ہویں صدی کے بعد ہی اتی زور دشور کے ساتھ کیوں اٹھی؟ ایک حقیقت پیندمور خ اگران الزامات اور دعود ک کی منظر پرنگاہ ڈالے گا تو وہ اس حقیقت کا عشر اف کی بختر اف کا ایک حصہ ہے، ماضی کا اعتر اف کے بغیر نہیں رہ سکتا کہ یہ ورحقیقت صلبی شکستوں کے ردعمل کا ایک حصہ ہے، ماضی قریب میں جب صدیوں سے لٹی پٹی اس قوم نے شعور کی آئھیں کھولیں، اور ارتقاء کے داستے ان پر روشن ہوئے، تو ایک طرف انہوں نے حالات کے ساتھ خود اٹھنے اور بڑھنے کی پوری کوشش کی، دوسری طرف دنیا کی سب سے متمدن اور مہذب قوم مسلمانوں کی خدمات کوخاک آلود کرنے کا ادادہ کیا، اور ان کی تاریخی عظمتوں کو ایخ اعتر اضات کا ہدف بنایا، انہوں نے سیدھی سادھی دنیا کو یہ باور کرانے کی کوشش کی، کہ عظمت کا تصور پور پ کے بغیر ناتھ ہے، کوئی عظمی کا مسلمانوں نے نہیں یہ باور کرانے کی کوشش کی، کہ عظمت کا تصور پور پ کے بغیر ناتھ ہے، کوئی عظمت کا مسلمانوں نے نہیں یہ باور کرانے کی کوشش کی، کہ عظمت کا تصور پور پ کے بغیر ناتھ ہے، کوئی عظمی کا مسلمانوں نے نہیں یہ باور کرانے کی کوشش کی، کہ عظمت کا تصور پور پ کے بغیر ناتھ ہے، کوئی عظمی کا مسلمانوں نے نہیں یہ باور کرانے کی کوشش کی، کہ عظمت کا تصور پور پ کے بغیر ناتھ ہے، کوئی عظمی کا مسلمانوں نے نہیں

<sup>(</sup>۱) تاریخ الا دب العربی: ۳۲۴، بحواله چراغ راه پاکستان: ۲۳۲،۲۳۱ (۲) تحریرات نال لینو: جلد چهارم

<sup>(</sup>٣) تطبيق الشريعة الاسلامية في البلادالعربية:٣٠ ا

کیا، اگر بظاہر مسلمانوں کا کوئی بردا کارنامہ نظر آتا ہے، تو در حقیقت اس بیس بھی بورپ کا کوئی نہ کوئی حصہ ضرور ہے، ای ذیل بیس الل بورپ کابیر پروپیکنٹرہ بھی سامنے آیا کہ:

کہ اسلامی فقہ در حقیقت قانون رو ما کا چربہ ہے، جس پرلا طینی اور سریانی کے بجائے حربی لبادہ چڑھا دیا گیاہے۔

اس دعویٰ کوا کشر لوگوں نے مستر دکر دیا ، مگر کچھ لوگ جومغرب کی تاز ہتر قیات سے مرعوب ومتا شریتے ، انہوں نے اس دعویٰ کو سنجیدگی کے ساتھ سنا، اوراس کی صدافت کے بارے میں غور کرنے لگے۔

## استعارى دورمين مسلم ممالك كى قانون سازى

اس پروپیگنڈہ کواس وقت اور تقویت ملی جب پچھلے ڈھائی سو(۲۵۰)سال قبل مغربی استعار میں جکڑے ہوئی سور ۲۵۰)سال قبل مغربی استعار میں جکڑے ہوئے مسلم ممالک نے اپنی حالیہ قانون سازی میں مغربی قانون کورہنما خطوط کے طور پرسا منے رکھا، اوراس کی نقل اتار نے کی کوشش کی ، یہ سیاسی حالات کا نتیجہ تھا اور انہوں نے جو پچھ کیا ذہنی غلامی اور خارجی اسباب کے دباؤ میں کیا، جس کے لیے ڈاکٹر اقبال نے صحیح کہا تھا۔

تھا جو خوب بندرت وہی خوب ہوا کہ غلامی میں بدل جاتا ہے قوموں کا ضمیر

عالمی جنگ کے بعد جب سلطنتِ عثانیہ کا ستوط ہوا تو ترکی نے عثانیہ تو انین کی جگد خالص مغربی تو انین نافذ کئے خصوصاً مالیات اور تعزیرات سے متعلق، ای طرح وہ عرب ممالک جوسلطنت عثانیہ سے آزاد ہوئے انہوں نے اپنے وہاں ایسے تو انین نافذ کئے، جوم فربی تو انین کی بنیاد پر بنائے گئے تھے، صرف عائلی اور انفر ادی زندگی کا میدان ایسا تھا، جہاں اسلامی قانون جاری رہا۔

یہاں تمام عربی ممالک کے قوانین کانمونہ پیش کرنامکن نہیں ،ہم صرف عبرت کے لیے لبنان کے ان اہم قوانین کا ذکر کرتے ہیں، جوآج بھی جاری ہیں، ڈاکڑ سجی محمصانی جولبنان کے دارالسلطنت ہیروت کی عدالت مرافعہ کے صدر تھے، انہوں نے اپنی کتاب 'فلسفة التشریع فی الاسلام ''میں بڑے انسوں کے ساتھ لبنان کان قوانین کی بنیاد برینائے گئے تھے، اورلبنان کے آخری مسلم عہد حکومت فرکر کیا ہے، جومغربی قوانین کی بنیاد برینائے گئے تھے، اورلبنان کے آخری مسلم عہد حکومت میں بختی کے ساتھ نافذ تھے، انہوں نے قوانین کی تاریخ اجراء بھی درج کی ہے، ان کے بقول اگر امور میں مغربی قوانین کی قال اتاری گئے تھے۔

- (I) قانونِ زمین، تاریخ اجراء ۱۹۳۰ء
- (۲) قانونِ معاہدات، تاریخ اجراء ۱۹۳۷ء جس پر۱۹۳۳ء سے مل شروع ہوا۔
  - (۳) سول پروسیجورکوڈ ، اجراء ۱۹۳۷ء جس پر۱۹۳۴ء ہے مل شروع ہوا۔
    - (۴) قانونِ تجارت، اجراء ۱۹۳۳ء
    - (۵) قانونِ تعریرات، اجراء ۱۹۳۳ء
      - (٢) نوجي قانون، اجراء ٢١٩٩١٩
    - (2) دوسری بارقانون تعزیرات میں ترمیم وتبدیل، اجراء ۱۹۲۸ء
      - (۸) دوسری بار قانون تجارت بنایا گیا، اجراء ۲<u>۹۹۹ء</u>
        - (۹) قانون فضائيه،اجراء ١٩٣٩ء

وهمزيد لكهية بين:

سم 191 ء سے قبل لبتانی قانون، فرانسی ماہرین بناتے تھے، مگر آزاوی ملنے کے بعد نے قوانین عام طور پر لبنانی ماہرین قانون خود ہی بنانے گئے، مگر تمام لبنانی قوانین پرمغربی قانون خصوصاً فرانسی قوانین کا اثر رہا ہے۔ (۱)

میں ہماری تاریخ کا المیہ ہے جس سے اغیار نے بہت فائدے اٹھائے مناسب ہے کہ ان دعاوی اور دلائل کا جائز ولیا جائے جواس ذیل میں بالعوم پیش کئے جاتے ہیں:

# مخالف دليلول كاجائزه

پہلی یا دوسری صدی ہجری کے فقہاء کے تعلق سے کہاجا تا ہے کہسلم علماء وفقہاء نے پہلی ما دوسری صدی ججری میں رومی قوانین کا مطالعہ کیا اور انہی سے اسلامی قوانین بناتے چلے میے ، بالعموم متشرقین بالزام علماء ونقبهاء بربی وهرتے ہیں، یہاں تک کہ گاتیسکی جس نے اس تحریک کی بنيادر كلى، وه بھى اس كويہلى اور دوسرى صدى جرى بى كى طرف منسوب كرتا ہے، البته وه اس امكان ہے بھی بحث کرتا ہے کہ فقہاء نے شایدروی توانین کے مطابق احادیث گھڑ کراینے رسول کی جانب منسوب كرديامو، تاكرروى قوانين عاخذ داستفاده كاراز داشكاف ندمو، اگرچيكه كاتيسكى كى س بات بھی قطعاً تعصب اور تاریخ سے نادا تفیت پر مبنی ہے، مسلمانوں نے احادیث کی جانج پڑتال اوران کی تحقیق کا جومثالی معیار قائم کیا، اوراس ذیل میں اساء الرجال جیسے بےنظیرفن کی بنیاد ڈالی اس کی مثال بوری انسانی تاریخ میں نہیں ملتی ،اوردنیا کی کسی تاریخ کے بارے میں شخفیق وریسرچ کا اتنااونجامعیارقائم نہ کیا جاسکا، جومسلمانوں نے اینے پیغمبر کی احادیث کے لیے قائم کیا، ای لیے الكريزمفكرين ومؤرخين ابني تمام ترتك نظريوں كے باد جوداس اعتراف پرمجبور ہيں، كه دنياكى تمام تواریخ میں پنجمبراسلام کی تاریخ سب سے زیادہ کچی اورروشن ہے، اور کسی قوم نے ایے نبی کی باتوں کی ایسی حفاظت نہ کی جیسی حفاظت مسلمانوں نے کی۔(۱)

### (۱) پینمبراسلام اور قانون روما:

البت بعض مستشرقین نے قانونِ روما سے استفادہ کوخودحضور صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب منسوب کردیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ پیغیبراسلام کوقانونِ روما سے گہری داقفیت تھی، اورای کی جزئیات کووہ اپنے موافق حالات میں تحلیل کر کے موقعہ بیان کرتے رہتے تھے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) كولذ زيبرى كمّاب ومسلم الدين عن يرام ١٩٥١ و ١٩٢١ ووالا صلبة فورور و و و اكثر البركر كامقدمه (٢) المدخل لدارسة الشريعة الاسلامية : ٤٥

مریداتناصری جھوٹ ہےجس سے بہت کم لوگ اتفاق کر سکتے ہیں، یہ بات کی اعتبار

ے غلط ہے۔

(۱) سب سے پہلی بات یہ ہے کہ حضور اکرم علیہ الصلوۃ والسلام ایسے گھراورایسے ماحول میں بیداہوئے جو خالص عربی تفاء تاریخی لحاظ سے دہاں روئی تہذیب یارومی قانون کا قطعاً کوئی اثر نہ تھا، اور نہ عرب میں خصوصاً کمہ میں جو آپ کی جائے بیدائش تھا کوئی ایسا آ دمی تھا جو قانون رو ماہے واقفیت رکھتا ہوا در نہ عربوں کا مزاج ایسا تھا کہ وہ ایک اجنبی قانون کو سیجھنے کی زحمت کرتے۔ دو ماہے واقفیت رکھتا ہوا در نہ عربوں کا مزاج ایسا تھا کہ وہ ایک اجنبی قانون کو سیجھنے کی زحمت کرتے۔ دو ماہے واقفیت رکھتا ہوا در نہ عربی تو انون سے عربی تو انین کی اثر پذیری کا عقلی امکان دی سلم کیا ہے، مگراس کو تاریخی طور پر دوکر دیا ہے، ان کا کہنا ہے کہ:

" بنیادر کے جانے سے بھی ہملکتی ادارے، شاہی تم کے دستور کے ساتھ مشخکم طور پرموجود ہے، اور جہال کامر کز تھااور جس میں ملکتی ادارے، شاہی قتم کے دستور کے ساتھ مشخکم طور پرموجود ہے، اور جہال اس کار داج عام تھا، کہ معاہدوں کو پھروں یا تا ہے پرکندہ کرکے شائع کرتے تھے، اور جہال ایک بااقتد ارتح بری قانون بھی پایا جا تا تھا، چنا نچہ کے 191ء میں ایک سبائی کتبہ شائع کیا گیا ہے جس میں سبا اور ذوزیدان کے بادشاہ شمر یہرعش (تقریباً میں ایک سائی کتبہ شائع کیا گیا ہے جس میں سبا اور ذوزیدان کے بادشاہ شمر یہرعش (تقریباً میں ایک مقرد کئے تھے۔

دُاكْرُ مَالْ لِينُوكِمِتِي مِن كَهِ:

''جنوب مغرب تو تہذیب وتدن کا مرکز تھا ہی ،خود ملائے کے لگ بھگ زمانے کی حجازی شہرشیں آبادیوں میں بھی تمدن اور اصولی ضا بطے کے وجود کا یقین ہے''

وه کہتے ہیں کہ:

" بیمکن بیس کدال سے صدیوں پہلے ان لوگوں میں قانونِ جاکدادنے قابل ذکرتر فی نہ کرل ہو، اس بات کی طرف اشارہ کافی ہے، کہ قریش بین المما لک نوعیت کاعظیم الشان کاروانی و جارتی کاروبار کرتے تھے، اور خانہ کعبہ کے جج کے سلسلے میں میر (غلہ رسانی) خفارہ (بدرقہ) کی و جبارتی کاروبار کرتے تھے، اور خانہ کعبہ کے جج کے سلسلے میں میر (غلہ رسانی) خفارہ (بدرقہ) کی

عظیم خدمات انجام دی جاتی تھیں، زرقی اور آب رسانی کے بڑے بڑے مرحلے ملے کئے جاتے سے، اور مدینہ، جوک، اور الیمامہ، وغیرہ کے خلستانوں میں مختلف شم کے زرقی معاہدے ہوا کرتے سے، اور مدینہ، جوک، اور الیمامہ، وغیرہ کے خلستانوں میں مختلف شم کے زرقی معاہدے ہوا کرتے سے ماہر کے کہا ہے کہ اسلامی قانونِ جا کداد کے ایک بڑے جھے کے جراثیم اس آبادی میں حضرت محمد (صلی الله علیہ دسلم) سے کانی پہلے وجود میں آجے ہے۔

اس کے بعد ایک خطرناک امکان کا ذکر کرے خود ہی اس کو بے بنیا داور بے جوت قرار دیتے ہیں:

" بیشک بیخیال کیا جاسکتا ہے کالسطین وشام سے تعلقات کے باعث روگی اثر ات عرب میں آگئے ہوں ، کین اگرا بیا ہوا ہوگا، تو بیا ثر ات اسلامی قانون پر از اسلام کے عربی قانون کے مسلط سے پڑے ہوں گے، نہ کہ اسلامی زمانے میں جب کہ عربوں نے اپنے جزیرہ نما کے باہر بردی فتو حات حاصل کیں ، اور بیمفروضہ بھی گمان ہی گمان ہے ، جس کی اب تک واقعات و حقائق سے کوئی تا نمیز بیس ہوئی .....میں یہاں صرف ایک چیز کے ذکر پراکتفا کرتا ہوں ، یہ پانچویں صدی تا نمیز بیس ہوئی .....میں یہاں صرف ایک چیز کے ذکر پراکتفا کرتا ہوں ، یہ پانچویں صدی عیسوی کے نصف اول کی مشہور شہادت تھیوڑور یؤکا بیان ہے کہ سلطنت کے اقصائے حدود میں ایس قیسوی کے نصف اول کی مشہور شہادت تھیوڑور یؤکا بیان ہے کہ سلطنت کے اقصائے حدود میں ایس میں منامل ہیں ، جو بلا شبہ عرب میں کھتا ہے کہ .....علاوہ اور اقوام کے طاقتور اساعیلی قبائل اس میں شامل ہیں ، جو بلا شبہ عرب ہیں۔ (۱)

(۲) دوسری بات بیہ کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم دوبار کے علاوہ بھی عرب سے باہران علاقوں میں تشریف نہیں لے گئے جورومی حکومت کے زیر نگیں تھے اور بید دوبار بھی سفراس انداز میں ہوا کہ ردمی قوانین سے استفادہ کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا ہے، (۱) ایک بار اپنے بچا انداز میں ہوا کہ ردمی قوانین سے استفادہ کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا ہے، (۱) ایک بار اپنے بچا ابوطالب کے ہمراہ بارہ (۱۲) سال کی عمر میں شام کا سفر کیا، (۲) اور دوسری بار پجیبیں (۲۵) سال کی عمر میں شام ہی کا سفر کیا۔ (۲)

مران دونوں اسفار میں آپ کے ہمراہ خالص عرب لوگ تھے، جوروی قوانین سے قطان ناواقف تھے، پھرآپ بھرہ بی سے دونوں بارواہی ہوگئے، اور بھرہ میں بھی آپ کا قیام مرف چھد دنوں کے لیےرہا، جس میں بالکل میمکن نہیں کہروی قانون پرآپ نے دسترس حامل کرلی ہو، تاریخی طور پریہ ہرگز ٹابٹ نہیں کیا جاسکتا کہ آپ نے قیام بھرہ کے دوران کسی روی قانون داں سے طاقات کی ہو، اوراس سے پھھ استفادہ کیا ہو، یا آپ کے ساتھ کسی روی عالم نے عرب تک کا سفر کیا ہو۔ بیا آپ کے ساتھ کسی روی عالم نے عرب تک کا سفر کیا ہو۔ سیارت کے نقط منظر سے ہوا تھا، اور دوسر استجارتی اغراض کے تحت۔ سیروسیاحت کے نقط منظر سے ہوا تھا، اور دوسر استجارتی اغراض کے تحت۔

(۳) ای طرح به پهلویمی بهادی ساخت د به تاج بیخ که حضوداکرم سلی الله علیه وسلم امی تھے،
آپ کھنے پڑھنے پرقا درند تھے، اس کی شہادت خود آپ کو پیدا کرنے اور دسول بتانے والا دیتا ہے۔
وحاک نت تتلو من قبل من کتاب و لا تخط نه بیمینک اذا لارتباب المبطلون. (۱)

تسرجمه: "اورآباس بيلي ندكوئى كتاب پڑھتے تھے اور ندا بين ہاتھ سے لکھتے تھ، جب بى توباطل يرست لوگ شك كرتے"

پھرآخرید کیوں کرممکن تھا کہ آپ نے رومی قوانین کا مطالعہ کیا ہو،اوراس سے گہری واقفیت حاصل کرنی ہو،اگر آپ پڑھے لکھے ہوتے ،تو کسی درجہ میں اس شک کی گنجائش بھی تھی ،کین اگر آپ پڑھے ہوتے تو زیادہ سے زیادہ عربی زبان پڑھ سکتے تھے، لاطین زبان پڑھنا اور بجھنا اس وقت بھی مستجد ہوتا، جب کہ میہ بات تاریخی طور پڑتا ہت ہے، کہ اس وقت تک رومی قانون کی کسی کتاب کاعربی میں ترجمہ نہیں ہوا تھا۔

(۴) ایک بات خور کرنے کی بیجی ہے کہ اگر آپ رومی قوانین سے واقف ہوتے ، تو آپ کی وجی کے بارے میں جالمین عرب کو یہ کہنے میں دیر ندگتی کہ یہ جو پچھودی کے نام سے سناتے (۱) محکم سندہ ۱۱ پیں بیسب دوی قانون کے اجراء ہے، جس کو بیر بی میں تعلیل کردیتے ہیں، مرآپ کری نے بید الزام نہیں لگایا، جبکہ آپ کی زندگی کا یک ایک لیے اللہ کا ملہ کے سامنے تھا، اور آپ کو فلست دینے کے لیے وہ مردفت موقعہ کی تلاش میں رہتے تھے، انہوں نے آپ کو شاعر، مجنون، اور کا بہن سب کچھ کہا جس کا دفاع رب کا نئات نے کیا۔

فلااقسم بسما تبصرون ومالاتبصرون انه لقول رسول كريم وماهو بقول شاعر قليلاً ماتذكرون تنزيل من رب العالمين. (۱) شاعر قليلاً ماتذكرون تنزيل من رب العالمين. (۱)

قسرجمه: "پر نہیں میں قتم کھا تا ہوں ان چیز دل کی بھی جوتم دیکھتے ہو، اور ان کی جنہیں تم نہیں دیکھتے ہو، اور ان کی جنہیں تم نہیں دیکھتے ہے۔ آبکہ رسول کریم کاقول ہے، کسی شاعر کاقول ہے، تم لوگ کم ہی ایک رسول کریم کاقول ہے، تم لوگ کم ہی غور کرتے ہو، بیرب العالمین کی ایمان لاتے ہو، اور نہ ہی کا بن کاقول ہے، تم لوگ کم ہی غور کرتے ہو، بیرب العالمین کی طرف سے نازل شدہ کلام ہے'

مرآپ پردوی قانون سے استفاوہ کرنے کا الزام آپ کے عہد میں کسی نے نہیں لگایا۔

# (۲) روم کے مدارسِ قانون تاریخی حقائق کی روشنی میں

بعض متنشرقین کہتے ہیں کہ جب مسلمانوں نے رومی علاقوں کو فتح کیا، اس وقت ان علاقوں میں بہت سے اسکول اور مدارس قائم سے، جن میں رومی قوانین کی تعلیم دی جاتی تھی ،خصوصا میروت اور اسکندریہ کے مدارس کا بڑا اثر تھا، ہزاروں کی تعداد میں شامی ومصری طلباء ان میں تعلیم حاصل کرتے سے، فتح اسلامی کے بعد بھی کافی دنوں تک بیمدارس قائم رہے، اوران کے اثرات رومی علاقوں میں موجود رہے، انہی آثار سے اسلامی علاء وفقہاء نے فائدہ اٹھایا اور رومی قوانین کا بیشتر حصہ اسلامی قوانین میں منتقل کرایا۔ (۲)

(۱) مگریدولیل بھی تاریخی حقائق سے ناواقفیت پر بنی ہے، اس کیے کہ جدید وقدیم تمام مؤرضین بیشلیم کرتے ہیں کہ شہنشاہ جسٹی نین نے ۱۲رسمبر ۱۳۳۸ء کوایک قانون جاری کیا تھا، جس میں تمین مدارس کو چھوڑ کررومی قانون کے تمام اسکولوں کو بند کرنے کا تھم دیا جمیا تھا، اور وہ تمن مدارس جن کا اسٹناء کیا جمیا تھاوہ یہ تتھے۔

(۱) مدرسته بیروت (۲) مدرسته تطنطنیه (۳) مدرسته روما (۱)

ا- اسكندريه كامدرسه جس كے بارے ميں دعویٰ کياجاتا ہے که اس مدرسہ سے اسلامی فقہاء نے بہت فائدے اٹھائے تھے، وہ بھی اس قانون کی رو سے بند کر دیا گیاتھا، جب کہ معرکو مسلمانوں نے اس کے ایک صدی بعد اس ایم میں فتح کیا۔ (۲)

پھریہ کیوں کرممکن ہے کہ مدرسر اسکندریہ کا اثرات ایک صدی بعدتک باتی رہیں۔

۲- اوراسکندریہ کا مدرسداس لیے بھی زیر بحث نہیں آسکتا کہ یہ مصر میں واقع تھا، جب کہ مصر میں کی مشہور مذہب کی نشو و نمانہیں ہوئی، حضرت امام شافع آبیت آخری دور میں مصر ضردر تشریف لے گئے، مگر اصول و کلیات وہ ججاز اور عراق سے لے کرگئے تھے، اس لئے ان کے خہب جدید پر بھی رومی قوانین کے اثرات (اگر بالفرض باتی بھی ہوں تو) نہیں پڑسکتے تھے، تاریخ میں حضرت لیٹ بن سعد کا ذکر بھی ملت ہے کہ وہ بھی مصری میں تھے، مگر ان کا مذہب ان کے ساتھ بی ختم ہوگیا، اس لیے اسے بھی موضوع بحث بنایانہیں جاسکا۔

(۲) مرست بیروت آگر چه ۱۳۵ میل بین کے قانون کی زدیس نہیں آسکاتھا،
کمر بیرال یو نبورٹی میں قانون کے ایک فرانسی پروفیسر کو آیمنا کے بقول تاریخی طور پر بیات ثابت ہے، کساھے میں مسلسل ایسے حادثات اور زلز لے بیروت میں آئے جس سے پوراشپر تقریباً سیار ہوگیا تھا، اوراک کی زدمیں بیروت کا مدرسہ بھی آگیا تھا، چنا نچراھے کے بعد مدرستہ بیروت قدرتی امباب کے تحت بھیشہ کے لیے بند ہوگیا۔ (۲)

<sup>(</sup>١) تليق الشريدة الاسلامية: ١٧) الكامل لا بن افير: ج٥١/٢٥ (٣) تطبيق الشريدة الاسلامية في البلاد العربية : ٩٢

اس حادثہ کے تقریباً پون صدی بعد ۱۳۳۱ء مطابق ۱ مطابق مام اسلامی مفتوحات میں داخل ہوا، جب تک کہاس مدرسہ کے بچے گھے اثرات بھی ایک ایک کر کے ختم ہو چکے تھے،اس لیے فقہ اسلامی کے اس سے متأثر ہونے کا کوئی امکان ہی نہیں رہ جاتا۔(۱)

اطالوی محقق ڈاکٹر نال آینو نے بھی اپی تحقیق میں بیٹا بت کیا ہے کہ اسکندریہ اور بیروت کے مدارس اسلامی فتو حات سے ایک صدی پہلے بند ہو چکے تھے۔(۲)

(۳) مدرسة قطنطنيه دوسرے نمبر كامدرسة تھا، جو جسٹی نين كے عہديس بھی بندنہيں كيا تھا، بلكه وہ اس كے بعد بھی كافی دنوں تک جاری رہا، گراس مدرسہ نے انونی استفادہ كاسوال اس ليے پيدانہيں ہوتا، كه قسطنيه كی فتح سوم الے يدانہيں ہوتا، كه قسطنيه كی فتح سوم الے يدانہيں ہوتا، كه قسطنيه كی فتح سوم الله علی ہوئی تھیں، رہی بیہ بات كه شايد فتح سے تقريباً كمل ہو چکی تھی ، اور فدا ہب اربعه كی كتابیں منظر عام پر آ چکی تھیں، رہی بیہ بات كه شايد فتح سے قبل ہی مسلمان علماء نے اس مدرسه میں داخل ہو كر استفادہ كيا ہو، توبيا مكان بعيد ہے، جس كے ليے كوئی شوس علمی بنیاد پیش نہیں كی جا كتی، جبکہ بیہ بات يقين كے ساتھ معلوم ہے كہ اس وقت اسلامی مما لک اور غير سلم مما لک ہروقت جنگ كے ماحول میں رہتے تھے، خاص طور پر روميوں اور مسلمانوں كے درميان شديد كشيدگی پائی جاتی تھی، جس كے رہتے ہوئے ایک دوسرے سے استفادہ كا تصور ممان نہیں۔

(۳) مدرسدَروما ہے متأثر ہونے کی بات کسی نے نہیں کہی، اس لیے کہ تاریخ کے کسی اسکی تائید نہ ہوتی تھی۔ امکانی پہلو ہے بھی اس کی تائید نہ ہوتی تھی۔

### (۳) اسکندر بیلائبر ری کی حقیقت

بعض حضرات کا دعویٰ ہے کہ اسلامی فقہاء نے اسکندرید کی اس عظیم الثان لا بسریری سے فائدہ اٹھایا،ادر قانون پرکھی ہوئی اس میں موجود متعدد کتابوں کا مطالعہ کیا، جو بعد میں خلیفۃ المسلمین

حضرت عمرابن الخطاب مسيحكم مصمر مح كورز حضرت عمروابن العاص في نذرآتش كروادي تقي مربه بات بھی تطعی طور برغلط ہے ،اس لیے کہ مصر کی فنخ کے دفت وہاں اسکندر یہ کی کو کی لا برری موجود نقی ، کتب تاریخ سے پید چاتا ہے ، کہ مکتبہ اسکندریہ کے تحت دولا برریاں تھیں۔

- (۱) مكتبة الام
- (٢) مكتبة الوليدة، جس كادوسرانام "مكتبة المحف " بمجى تقا\_

مكتبة الام حفرت عيسى عليه السلام سے اڑتا ليس سال قبل قيصر روم كولوس كے ماتھوں جلا ديا گيا تھا، اورمكتبة الوليده كوخودمسيجيوں نے اوس ييں خاكستركر ديا، اس طرح مصركي بيد دنوں عظيم لائبرىريال اسلامى فتوحات سے صديوں پہلے خود مسيحيوں كے ہاتھوں برباد ہو چكى تھيں۔

تاریخی طور پراسکندریه کتب خانه کی حقیقت بیه به که اسکندریه جواب مصر کا ایک آبادشهر ب بطلیموسیوں کا دارالسلطنت تھا،مصر میں اسکندر کے جانشیں اس خاندان کا پہلا با دشاہ بطلیموس سوطرتھا، میلم دوست بادشاہ تھا،اس نے ۲۸۵ ق م شام میں وفات یائی ،اسی کے تھم سے اسکندر رہے میں ایک کتب خانہ کی بنیاد ڈالی گئی،جس میں یونانی کتابوں کے علاوہ ان کتابوں کے تراجم کا بھی ذخیرہ تھا جو اسكندر الباني كے حمله فارس كے وقت يونانيوں كے ماتھ لگی تھيں، سوطر كے جانشينوں ميں بطلموس فلادلف ( عليم ق م) نے اس كتب خانه كاحد سے زيادہ اجتمام كيا، اس كے بعد ديگر شاہان بطلموں بھی اس میں برابر اضافہ کرتے رہے، اسلامی مؤرخین کے بیان کے مطابق پینتالیس ہزارایک سومیں (۱۲۰هم) کتابوں سے بیاکتب خانہ معمور تھا۔(۱)

بورپین تاریخول کی شہادت کی بناپر میرکتب خاندسات (۷) لا کھ کتابوں کاخزاندتھا،اس کی پہلی مرتبہ بربادی جولیس میزر کے ہاتھ سے ہوئی، میزر نے جب اسکندریہ کا محاصرہ کیا تواس کتب خانہ کا بہت بڑا حصہ جل گیا،لیکن شاہ پرگاسیس نے کلیو پیڑا کو جومصر کی آخری بطلیموی شاہزادی تھی، اپنا كتب خانداسكندريه كسك كتب خاندك ليع ديدياءاس طرح سعدوباره بيكتب خاندآ باد مواءيه كتب خاند (۱) اخبارانحکما پلقفطی :۲۳۳۲ رمطبوع مصر

سپراپلی میں رکھا کیاتھا، جو بت پرست مصری اقوام کا بیکل تھا، اوس میں عیسائی بادشاہ تھوڈوسیس سے تھم سے تھیافلیس نے جواسکندریہ کا ایک متعصب پٹیریارک تھا اس بیکل کوڈھا کر کنیسہ بنادیا، جس کے ساتھ بیہ کتب خانہ بھی برباد کردیا گیا۔(۱)

اسکندر بید لائبر ریری کے بارے میں حضرت عمرو بن العاص کے ہاتھوں جلائے جانے کی مات محض ایک بے بنیا دالزام ہے۔

(۱) اس لیے کہ پہلی بات تو بیہ کہ جن قدیم مؤرخین نے مصر کی تاریخ لکھی ہے،ان میں ہے کسی نے بھی کتب خانہ جلانے کا ذکر نہیں کیا،اگرا تنا ہم واقعہ رونما ہوا ہوتا، تو ناممکن بات تھی کے حقیقت پہندمور خین اس کا ذکر نہ کرتے۔

استحقیق کی روشی میں یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ مسلمانوں پریہ گھناؤ نا الزام دراصل تیرھویں صدی عیسوی کی صلیبی جنگوں کی پیدادار ہے، اور تاریخ کے طالب علموں پرخفی نہیں ہے کہ تیرھویں صدی عیسوی بورپ اور مسلمانوں کے مابین شدید کشیدگی کا دور ہے، اس موقعہ پراگراال بورپ کی جانب سے ایسے یااس سے بھی بدترین الزامات لگادیئے جائیں تو کوئی تعجب کی بات نہیں، بورپ کی جانب سے ایسے یااس سے بھی بدترین الزامات لگادیئے جائیں تو کوئی تعجب کی بات نہیں،

<sup>(</sup>۱) چیمبرس انسائیکلوپیژیالفظ اسکندریه، بحواله اسلام اورمنتشرقین: ۲۸۵ مطلامه سیدسلیمان ندوی

<sup>(</sup>٢) تطبيق الشريعة الاسلامية في البلادالعربية :٩٢٠

غرض اس کا آغاز تومننی روهمل کا نتیجہ تھا، گر بعد کے مورضین نے اس کو حقیقت سمجھ کرائی کتابوں میں ایک واقعہ کی حیثیت ہے درج کردیا۔

ورندمعروا سكندریه کے خاص حالات پربہت کی کتابیل تھی گئیں، کمی جس اس واقعہ کاؤکر نہیں ہے، مثلاً (۱) خلط معرلا بی عمرالکندی، (م ۲۳۲ھ) (۲) کشف المحمالک لابن شابین (م ۳۸۵ھ) (۳) تاریخ معرلعبد الرحمٰن العونی (م ۲۳۲ھ) (۳) تاریخ معرلحمد بن برکات الحوی (م ۳۲۰ھ) (۲) تاریخ معرلحمد بن عبدالله (م ۳۲۰ھ) الحوی، (م ۵۲۰ھ) (۵) اتعاظ المحتائل (م ۴۲۰ھ) (۲) تاریخ معرلقطب الدین الحکمی (م ۳۲۰ھ) (۹) تاریخ معرلقطب الدین الحکمی (م ۳۲۰ھ) (۹) تاریخ معرلقطب الدین الحکمی (۱۱) عقود الجوابر (۱۲) تاریخ معرکحی الحکمی (م ۴۲۰ھ) (۱۱) الانتقار لابن دقماق (م ۴۰۰ھ) (۱۱) عقود الجوابر (۱۲) نزمة النظرین، (۱۲) الدرة المفید، (۱۲) الرف الطرف، (۱۵) نزمة المدید، (۱۲) تفریخ الکرلید، (۱۵) نزمة المدید، (۱۲) تفریخ الکرلید، (۱۵) نزمان الملام (۱۲) تاریخ معرلا براہیم بن وصیف، (۲۲) جوابر الجور، (۲۳) مختار اللقطائی ولیمسرفی الاسلام (۲۱) تاریخ معرلا براہیم بن وصیف، (۲۲) جوابر اللقط الحجم، (۲۵) الروضة المبید، (۲۲) المواعظ والاعتبار للمقریزی (۲۲) جوابر الافاظ (۲۲) التواد الحقائی (۲۲) التواد الحقائی (۲۲) التواد الحقائی (۲۲) التواد الحقائی (۲۲) المواعظ والاعتبار للمقریزی (۲۲) جوابر الافاظ (۲۲) المواعظ والاعتبار اللمقریزی (۲۲) جوابر الافاظ (۲۲) المواعظ والاعتبار اللمقریزی (۲۲) جوابر الافاظ (۲۸) التواد الحقائی (۲۸) التواد الحقائدی (۲۲) المواعظ والاعتبار اللمقریزی (۲۲) جوابر الافاظ (۲۲) المواعظ والاعتبار اللمقریزی (۲۲) جوابر الافاظ (۲۸) التواد المواعظ والاعتبار اللمواعظ والاعتبار الله و ۲۵ المواعظ والاعتبار اللمواعظ والاعتبار المواعظ والاعتبار اللمواعظ والاعتبار المواعظ والوعبار المواعظ والاعتبار المواعظ والوعبار المواعظ والاعتبار المواعظ

اگرچکہ بیتمام کتابیں آج دستیاب نہیں ہیں، لیکن زمانۂ بعد کی متعدد تصانیف ایسی موجود ہیں جن بیس ان تمام قدیم کتابوں کی روایات جمع کردی گئی ہیں، مثلاً حسن المحاضرة للسيوطی، جس کے دیباچہ میں خودسیوطی نے لکھا ہے کہ میں نے اٹھا کیس تاریخیں دیکھیں، اوران سے بیہ کتاب تیار کی، سب سے مفصل اور بسیط المواعظ والاعتبار بذکر الخطط والآثار ہے، جومقریزی کی تصنیف ہے، اور جس میں مصرد اسکندریہ کے متعلق ایک ایک جزئی واقعہ کا احاطہ کیا گیا ہے، ان میں ہے کی کتاب میں کتب خانہ کا ذکر نہیں ہے۔

ان تصنیفات کے علاوہ اور تشم کی تصنیفات مثلاً جغرافیوں، سفر ناموں، بیوگرافیوں میں اس واقعہ کا ذکر ضمناً آسکتا تھالیکن کہیں اس کا نام ونشان نہیں ہے۔ اور برای بات تو بہ ہے کہ خود عیمائی قدیم تاریخوں میں اس کا پیتنیں ہے، بورٹیکس (م،۹۴ء) جود سویں صدی عیسوی میں اسکندر بیکا بطریق تھا، اس نے اسکندر بیکی فتح کا حال تفصیل ہے لکھا ہے، ای طرح '' الکین' جو واقعہ مفروضہ کے تمین سو (۴۰۰) برس بعد تھا، یعنی ابوالفرخ سے دسو (۲۰۰) برس پہلے، اس نے تاریخ مصر خود مصر میں رہ کراکھی اور اسکندر بیکی فتح کے حالات نہایت تفصیل سے لکھے، کیکن ان دونوں کتابوں میں بھی اس واقعہ کے متعلق ایک حرف بھی نہ کورنہیں ہے، جب کہ بید دونوں انتہائی متعصب عیمائی ہیں، ان کے بارے میں کمی تم کی جابنداری کا تصور بھی نہیں کہیا جاسکتا، اگر اس واقعہ کی بھی حقیقت ہوتی تو اسے ابھی ترین سانحہ کو وہ بھی نظر انداز نہیں کر سکتے ہے، چنا نچے انصاف بہند مغربی مصنفین مثلاً کبن ، کریل وغیرہ نے اس داقعہ کے بے اصل ہونے کے لیے عموان سے استدلال کیا ہے:

ای طرح بورپ کے بوے بوے نامور مصنفین اور مؤرخین نے تشکیم کیا ہے کہ یہ کتب خانہ اسلام سے قبل برباد ہو چکا تھا، ''موسیورینان' جوفرانس کامشہور عالم ہے، اس نے ایک دفعہ بو نیورش میں ''اسلام اور علم' کے عنوان پر لکچر دیا تھا، یہ لکچر دسالہ کی صورت میں ۱۸۸۱ء میں پیرس سے شائع ہوا، اگر چیکہ یہ لکچر مسلمانوں کے خلاف نہایت تعصب آمیز تھا، ادراس نے ثابت کرنے کی کوشش کی تھی کہ اسلام اور علم بھی جمع نہیں ہو سکتے ، تا ہم اس متعصب شخص نے بھی کتب خانہ اسکندر یہ کے متعلق یہ الفاظ کے۔

''اگر چہ یہ بار بارکہا گیا ہے کہ عمرو نے کتب خانداسکندریہ کو برباد کرادیا، کیکن سیجے نہیں ، کتب خاند فذکوراس زمانہ سے پہلے ہی برباد ہو چکا تھا''

پھر ابوالفرج وغیرہ نے جس طرح ہے اس واقعہ کوبیان کیا ہے دہ واقعہ افسانہ معلوم ہوتا ہے، ابوالفرج لکھتے ہیں کہ:

"اوراس زمانہ میں عربوں میں بھی نحوی جو ہماری زبان میں غرما طبیقوس کے لقب سے ملقب ہے، مشہور ہوا، وہ اسکندریہ کارہنے والا تھااور لیتقو بی عیسائیوں کاعقیدہ رکھتا تھا، اور سادری کے عقیدہ کی تائید کرتا تھا، پھر عیسائیوں کے عقیدہ تثلیث سے منکر ہوا، اس پر مصر میں تمام پاوری جمع ہوئے، اور اس سے درخواست کی کہ اس عقیدہ سے باز آئے، اس نے نہ مانا، اس پر پادر بول نے اس کا درجہ کم کردیا، وہ بہت دنوں تک زندہ رہا ہی بہاں تک کہ حضرت عمرو بن العاص نے اسکندریہ کو فتح کیا، وہ (حضرت) عمر ق کے پاس حاضر ہوا، حضرت عمرو اس کی لیافت سے واقف ہو چکے تھے، انہوں نے اس کی بہت عزت کی، اور اس سے وہ فلسفیا نہ مباحث سے جن سے اہل عرب واقف نہ مصاحب بنالیااس کو کی آن جدائیں کرتے تھے۔ مصاحب بنالیااس کو کی آن جدائیں کرتے تھے۔

ایک دن بخی نے حضرت عمرہ سے کہا کہ اسکندر بہی تمام چیز وں پرآپ کا قبضہ ہے، ان میں جو چیز یں آپ کے کام کی ہیں جھے ان سے تعرض نہیں، البتہ جو آپ کے مطلب کی نہیں ہیں، اس پر زیادہ استحقاق تو ہم لوگوں کا ہے، حضرت عمرہ نے پوچھا وہ کیا چیز یں ہیں؟ بخی نے کہا فلفہ کی وہ کتابیں جوشاہی کتب خانوں میں ہیں، حضرت عمرہ نے فر مایا اس معالمے میں امیر الموشین حضرت عمر بن الخطاب کی اجازت کے بغیر کوئی تھم نہیں دے سکتا، حضرت عمرہ نے بچی کی درخواست کی اطلاع حضرت عمر بن الخطاب کی اجازت کے بغیر کوئی تھم نہیں دے سکتا، حضرت عمر بن الخطاب کودی، وہاں سے جواب آیا کہ جن کتابوں کا تم نے ذکر کیا ہے اگر وہ خدا کی کتاب کے موافق ہیں تو خدا کی کتاب کے ہوئے ان کی کوئی ضرورت نہیں، اورا گران کے مضامین خدا کی کتاب کے خواص نے ان کو بر باد کرنا شروع کر وہ حضرت عمر و بن العاص نے ان کتابوں کو اسکندر یہ کے خالف ہیں تو تھم ان کو بر باد کرنا شروع کر وہ حضرت عمر و بین العاص نے ان کرنیاں کو اسکندر یہ کے خاموں میں تقسیم کرنا اور ان کو جلوانا شروع کیا اور وہ چھے ماہ میں جل کرختم ہوئیں، سو جو پچھے ہوااس کوئن کر تجب کرو۔ (۱)

سب سے پہلے ''گبن' (جومغربی مؤرخین میں تاریخ کے طرزخاص کا بانی ہے )نے اس واقعہ کی اصلیت کا انکار کیا، اوراس کی گئی وجوہات ذکر کیس، ان میں ایک پیتھی کہ ابوالفرج اس زیر بحث واقعہ کے پانچیو (\*\* ۵ ) برس بعد پیدا ہوااس لیے اس کی شہادت کا اعتبار نہیں۔(\*)

<sup>(</sup>۱) تاریخ مختصرالدول مصنفه ابوالفرج مطبوعه لندن: ج ۱۸ تر ۱۸ تا ۱۸۱۱ (۲) مضمون علامه بلی ج ۱۸ را ۱۱

ہے گھراگر بفرض محال حضرت عمر و بن العاص نے کتابیں عمام میں جلنے کے لے بجوادیں بوجہام والے تمام کے تمام عیسائی تھے، وہ کتابوں کو بچاسکتے تھے، اس لیے کہ حضرت عمر و بن العاص نے اس کے بعد اسکندر میدیس چھ ماہ تک قیام بھی نہیں کیا تھا کہ ان کی ہاز پرس کا ڈر ہوتا۔

انسائیکلوپیڈیا آف برٹانیکا میں بھی اس واقعہ کو کفن افسانہ قرار دیا گیاہے،اس لیے کہ مصر میں اس وقت جار ہزار جمام تھے، پھرا کیک کتب خانہ کا جار ہزار جماموں میں تقسیم ہونا، چھ مہینے کہ کتب خانہ کا جار ہزار جماموں میں تقسیم ہونا، چھ مہینے کے کتابوں کا جلتے رہنا ،اور ایندھن کے کام آنا افسانہ کے سواکیا ہوسکتا ہے؟ آخر ہرجمام کے جھے میں کتنی کتابیں آئیں کہ چھ ماہ تک ایندھن کی ضرورت نہیں پڑی ،استغفو اللّه۔

ہے۔ پھراس زمانہ میں کتابیں چڑے کے کاغذ پرکھی جاتی تھیں، جوایندھن کا کام نہیں دے سکتے تھے۔

ان تمام شوامدے کتب خانہ کا قصہ مض فرضی ثابت ہوتا ہے۔(۱)

کہ مسر ہٹلر نے اپنی تصنیف ' فتح مصر' میں اس واقعہ کے باصل ہونے کی ولیل بیدی ہے کہ اس روایت کا ہیرو' جی نحوی' ہے، اور اس کا وجود اس عہد میں تاریخی اسناد کے بالکل مخالف ہے، عربوں کے مصر فتح کرنے سے پہلے وہ مرچکا تھا، اگر اس عہد میں اس کی موجودگی تسلیم کی جائے ہے، عربوں کے مصر فتح کرنے سے پہلے وہ مرچکا تھا، اگر اس عہد میں اس کی موجودگی تسلیم کی جائے تو اس کی عرب الله مصرون کی با قاعدہ ۵ مسر ہٹلر نے اس موضوع پر با قاعدہ ۵ میں ہرجون الواء کے ٹائمنر آف انڈیا میں مضمون لکھا اور اس فتم کے بے بنیا دائر امات کی خوب وجیال اردائی سے از اس کی خوب وجیال اردائی سے کہ اندائی مصرون کھا اور اس فتم کے بے بنیا دائر امات کی خوب وجیال اردائی سے از انس ۔ (۲)

اس الزام کی تر دیداس وجہ ہے بھی ہوتی ہے کہ اگر مصر کی فتح کے وقت اسکندریہ الزام کی تر دیداس وجہ سے بھی ہوتی ہے کہ اگر مصر کی فتح کے وقت اسکندریہ لا بھر رہی موجود ہوتی تو شاہ مقوس نے جوسلحنامہ تیار کرایا تھا، اور مسلمانوں کے سامنے اپنے مطالبات رکھے تھے، ان میں اس لا بھر رہی کا ذکر ضرور ہونا جا ہے تھا، کیوں کہ مید مصر کا سب سے مطالبات رکھے تھے، ان میں اس لا بھر رہی کا ذکر ضرور ہونا جا ہے تھا، کیوں کہ مید مصر کا سب سے مطالبات رکھے تھے، ان میں اس لا بھر رہی کا ذکر ضرور ہونا جا ہے تھا، کیوں کہ مید مصر کا سب سے مطالبات رکھے تھے، ان میں اس لا بھر رہی کا ذکر ضرور ہونا جا ہے تھا، کیوں کہ مید مصر کا سب سے مطالبات رکھے تھے، ان میں اس لا بھر رہی کا ذکر ضرور ہونا جا ہے تھا، کیوں کہ مید مصر کا سب سے مطالبات رکھے تھے، ان میں اس لا بھر رہی کا ذکر ضرور ہونا جا ہے تھا، کیوں کہ میں موجود ہوں کے میں معالم کی میں معالم کا میں معالم کی مصر کا میں معالم کی میں معالم کی میں معالم کی معا

(٢) اسلام اورمستشرقین علامه سید سلیمان ندوی: ج۵۸۵

قیمتی سر ماید بھا گرہم دیکھتے ہیں کہ اس سلحنامہ میں اسکندر میدلائبریری کا کوئی اشارہ بھی موجود نہیں ہے۔ فتوح البلدان ، جم البلدان ، ابن اثیر، تاریخ ابن خلدون تمام کما بول میں معاہدہ کی پوری تفصیلات لکھی گئی ہیں ، ان میں اس لائبریری کا کوئی ذکر نہیں ہے؟

### (۱۲) اسلامی مفتوحات میں رومی عدالتیں:

ایک دلیل بیپیش کی جاتی ہے کہ رومی علاقوں میں اسلامی فتو حات کے دفت رومی عدالتیں موجود تھیں، جن میں رومی قانون کے مطابق فیصلے ہوتے تھے، اور بیعدالتیں فتح اسلامی کے بعد بھی قائم رہیں، ان کے اثر ات اسلامی قانون پر پڑے، اس لیے کہ انہی دنوں قانونِ اسلامی کی تدوین کا کام بھی جاری تھا۔ (۱)

محربیدلیل بھی مختلف وجوہات سے باطل ہے۔

(۱) پہلی بات تو یہ ہے کہ فتح اسلامی کے عہد کی تمام متند تاریخیں اس بارے میں فاموش ہیں، کہ رومی عدالتیں بھی وہاں موجود تھیں ،اگردومی عدالتیں وہاں موجود ہوتیں ، تومتند تاریخوں میں ان کا ذکر ضرور ہوتا ....... چنا نچہ ڈاکٹر نال لینوجنہوں نے اس موضوع کا بردی مخیدگی کے ساتھ مطالعہ کیا ہے، انہوں نے اپنی کتاب ''مشر تی قوانین'' میں تاریخی طور پراس کے متعلق مختلف سوالات اٹھائے ہیں، اور برا ہے اچھے فلسفیانہ انداز میں اس دلیل پر ریمارک کیا ہے، وہ لکھتے ہیں:

"جس وقت عربول نے فلسطین وشام پر تسلط قائم کیا، اس وقت وہاں کے نظامہائے عدالت کی واقعی حالت کیاتھی؟ کیادہ برسر کار تھے؟ اور بہت سے مقامات پردہ اہل کلیسا کے سپر ذہیں ہو چکے تھے؟ اور بہت سے مقامات پردہ اہل کلیسا کے سپر ذہیں ہو چکے تھے؟ اور بهم کومعلوم ہے کہ مشرق میں یہ لوگ قانونی مسائل سے کتنی کم واقفیت رکھتے تھے، اور کیاع بی تاریخوں سے میہ بات واضح نہیں ہوتی ؟ کہ عربی حملہ شروع ہوتے ہی تقریباً تمام برنطینی اور کیاع بی تاریخوں سے میہ بات واضح نہیں ہوتی ؟ کہ عربی حملہ شروع ہوتے ہی تقریباً تمام برنطینی

<sup>(</sup>١) المدخل لدواسة الشريعة الاسلامية: ٥٥

سوری اور عدالتی مجسٹریٹ جوقانون کے واحد هیتی واقفکار سے، ملک چھوڈ کر بھاگ کے ہے، اس
کا پہنا اس واقعہ سے چلتا ہے کہ شہروں کی اطاعت اسقفوں کے توسط سے ہوتی رہی، کشوری افسروں
کے توسط نے نہیں، جوفرار ہوچکے سے، زیر بحث مسئلے میں ان سوالات کو ہوی اہمیت حاصل ہے، کین
ایک اور نکتہ ہے، جس پر مختصر طور سے تو جہ منعطف کرانے کی ضرورت ہے ۔۔۔۔۔۔وہ یہ کہ اسملای
قانون کے روی قانون سے استفادہ اور ان دونوں کے باجمی تعلقات پر جتنی بحثیں ہوئی ہیں، ان
میں ضمنا یہ چیز پیشگی فرض کر لی جاتی رہی ہے کہ پر انافظام عدل گستری عربی فتو حات کے بعد بھی ایک
سو(۱۰۰) برس تک با قاعدہ طور پر جاری وساری رہا تھا، اور نے ممالک غیر سلم رعایا کے متعلق اس
سے استفادہ کرتے رہے تھے، جو واقعہ کے مطابق نہیں ہے۔ (۱)

و اکثر نال لینوی استحریے بنیادی طور پرتین باتیں ثابت ہوتی ہیں:

- (۱) اولأبية ابت بى نېيىل كەاسلامى فتح كے وقت بەعدالتيس باقى تھيں -
- (۲) اوراگر باتی بھی تھیں ، تو دہ اپنی اصل حالت میں نہیں تھیں ، وہ محض کھو کھلی عدالتیں تھیں ، وہ محض کھو کھلی عدالتیں تھیں ، جہاں کوئی فیصلہ کے لیے نہیں جاتا تھا، عملاً فیصلہ کا اختیار ندہی گروہ کے ہاتھ میں جاچکا تھا، اور لوگوں کا اعتماد بھی اس گروہ پرتھا۔
- (۳) تیسری بات بیہ ہے کہ کشوری اور عدالتی مجسٹریٹ اسلامی فتوحات کی خبر سنتے ہی فرار ہو گئے تھے، ان میں کوئی بھی روی قوانین سے فرار ہو گئے تھے، ان میں کوئی بھی روی قوانین سے واقفت ندر کھتا تھا۔
- (۳) ایک اور بات جوڈ اکٹر نال لینونے بڑے کام کی کہی ہے، کہ اگر بالفرض مسیحیوں کا پیغلط دعویٰ مان بھی لیا جائے کہ رومی عدالتیں اسلامی فقو حات کے بعد بھی بدستور کام کرتی رہیں، تو کا پیغلط دعویٰ مان بھی لیا جائے کہ رومی عدالتیں اسلامی قانون سازی میں ان سے رہنمائیاں حاصل کرنا مشکل تھا، اس لیے کہ فتو حات کے بعد بھی مسلمانوں اور مسیحیوں کے راستے عملاً مختلف رہے اور ان

<sup>(</sup>۱) تحريرات نال لينو بشرقي قوانين جلد جبارم ، ترجمه دُ اكثر حيد الله پيرس

کوروی عوام سے ان کے معاملات کے بارے میں کوئی دلچیسی نیتمی، دونوں کے راستے مس طرح مخلف مضے؟ وہ انہی کی زبانی سنیئے:

" أكروه بيه غلط مفروضه مان ليس كه اسقفو ل اور ربيول كي عدالتيس با قاعده كار كذار تميس، (یا قاعدہ اس معنی میں کہ اسقف روی قانون کی میج تقبیل کرتے رہے) تو ہمی عرب اس سے ملی استفاده نبیس کر سکتے تھے، اوران کا مفادمشتر کہ معاشی کاروبارے بھی وابستہ نہ تھا جس کی بنایر قانون جائداد كےسلسلے میں فاتح اينے مفتوحوں سے پچھسکھتے ،كول كرفتوحات كے بعد عرصة درازتك عربوں نے صرف حاکمانہ فرائض سے کام رکھا، لینی وہ صرف افسراور سیاہی رہے، کسان تاجر اورزمیندارنہیں ہے، مصیح ہے کہ سرکاری زمین فو جیوں کوبطور جام کیرعطا ہوتی رہیں، کیکن جا گیرکا عرب ما لك صرف اس يرقناعت كرتا تها كه عيسائي مماشة اسے لكان اداكرتے ربين، اور جوزرى معامدے مل میں آئے ،اوران کی بنایر جوجھڑے پیدا ہوتے تھے،ان میں فریقین عیسائی ہوتے تھے، اور پہلی صدی ہجری میں جب اسلامی قانون کی تشکیل ہور ہی تھی ،اسلامی عدالتیں ایسے مقدموں کی ساعت نہیں کرتی تھیں،اوراگراتفا قاان سے رجوع کیا بھی جاتا تو وہ مقدموں کا فیصلہ اینے قوانین کی اساس مرکرتی تھیں،عیسائیوں کے قانون کی بنیاد پرنہیں،اس کےعلاوہ جوز مانہ زیر بحث مسئلے کے لیے اہمیت رکھتا ہے، اس میں تومسلموں کا کوئی قابل ذکر اثر ہی نہیں تھا، وہ صرف موالی کی حیثیت رکھتے تھے، اور عربوں سے کمتر خیال کئے جاتے تھے ،اور ان کو تضا کے عہدوں پر مامور نہیں کیا جاتا تھا، ان تاریخی حالات میں کوئی تعجب کی بات نہیں ہے، کہ عام ملکی نظم نسق کے ایک جز وکوچھوڑ کرروی قانون کااثر اسلامی قانون کے بننے میں قابل ذکر ہوئی نہیں سکتا تھا۔(۱)

(۵) مسلمانوں کاروی عدالتوں ہے استفادہ کرنا اس لیے بھی مشکل تھا، کہ مسلمان فرہ بی طور پراپنے قانون کے پابند تھے، اور وہ نہ ہبی شدت کے لیے جتنے اس دور میں مشہور تھے، استخ مسی دور میں نہیں رہے، مسلمانوں کو تھم دیا گیا تھا کہ:

<sup>(1)</sup> تحريرات نال لينوجلد جهارم

ومن لم یحکم بماانزل الله فأولنك هم الظلمون. (۱) ترجمه: "اورجوالله كى نازل كرده شريعت كے مطابق فيصله نه كريں گے، وه ظالم قرار بائيں گئ

### (۵) اسلامی فقہاء پر مختلف علاقوں کے اثرات

مستشرقین ایک بات یہ کہتے ہیں کہ چونکہ اسلامی علماء وفقہاءروم کے مختلف مفتوحہ علاقوں میں پھیل گئے تھے، اس طرح ہرفقیہ اپنے اپنے علاقے میں رائج رومی قانون سے متأثر ہوا، ان کی فہیات پررومی عرف وعادات کے گہرے اثرات پڑے اوررومی تصنیفات کے قواعد پرانہوں نے اینے قوانمین کی بناڈ الی۔(۲)

- (۱) گریه بات بھی کسی طرح صحیح نہیں ہے، کیوں کداولاً یہی ثابت نہیں ہے، کہ جن علاقوں میں علاء وفقہاء گئے، وہاں روی قوانین جاری تھے، اور روی قوانین کا واقف کار کوئی وہاں موجود تھا یانہیں؟ ہم گذشتہ صفحات میں لکھ چکے ہیں، کہ تاریخی طور پر روی قانون دال کوئی الن مفتوحہ علاقوں میں موجود نہ تھا۔ (۳)
- (۲) دوسری بات بیہ ہے کہ رومی قانون کی کسی کتاب کا عربی ترجمہاں وقت تک نہیں مواقعا، جیسا کہ ہم آئندہ بحث کریں گے، انشاءاللہ .......جب کہاں وقت کے علماء وفقہاء رومی قانون کی زبان سے واقف نہ تھے پھراستفادہ کی کیاشکل ہوسکتی تھی؟۔
- (۳) اوراگر بالفرص انہوں نے کچھاخذ کیا ہوتا، تو تائیدیاتر دیدکی طور پراس کا ذکر ضرور کرتے ، جیسا کہ علاء وفقہاء نے مختلف علوم مثلاً منطق وفلسفہ کو جب یونان وفارس ، اور ہندوستان سے کیا، تو منطق وفلسفہ کی تمام تصنیفات میں ان کا ذکر کیا ، ان کے افکار وخیالات کا حوالہ دیا ، پھر آخر سے کیوں کرمکن تھا کہ علم قانون میں روم سے استفادہ کرنے کے باوجوداس کا سراغ تک لگنے نہ دیں ،

<sup>(1)</sup> ما كدة: ٣٥ (٢) المدخل لدراسة الشريعة الاسلامية: ٤٥ (٣) فليفة التشريع في الاسلام: ٢٨٢

خصوصاً اختلاف رائے کے وفت کسی فقیہ کوبھی قانون روما سے تائیدیا تردید میں کوئی دلیل پیش کرنی ع يي تي مكر بهم و يكهة بين كه نقبي تمام اختلا فات مين فقهاء كي نگاه كتاب وسنت ،آثار محابه، اور اجماع وقیاس سے باہر نہیں جاتی ،روم کے کسی قانون کے ذکر سے فقہ کا پورا ذخیرہ خاموش ہے۔

(٣) چوتی بات بیہ کرا گرفقهاء نے با قاعده روی کمابوں سے استفاده کیا ہوتا، توان کی کتابوں میں مسائل کی ترتیب بررومی قانون کی کتابوں کی ترتیب کا اثر پڑتا، اورغیرشعوری طور پر اس کا کیجھ رنگ ضرور آ جاتا، وہ نا بالغوں ،غلاموں ، یا ملکیت اراضی کے مسائل کوان مختلف ابواب میں جرگزمنتشر نہ کرتے جہاں ان کے ملنے کا کوئی پور پی قانون دال گمان ہی نہیں کرسکتا، اورمسائل ربوا كوئ وشراء مضعلق نه كياجا تا، ادر بقول لينوك:

''اسلامی فقہ میں اس کی نہایت واضح علامتیں موجود ہیں، کہاس کے ایک بڑے جھے کی تدوین مستقل طور برعمل میں لائی گئی ہے، اور میہ تدوین میری رائے میں محض قانونی نظریات ہے تمہیں زیادہ ان تاریخی حالات کے باعث ہوئی ہے،جن میں مسلمانوں کے قانونی و ساجی اداروں نے ترقی کی۔ (۱)

### فقهاسلامي ميں حالات کی رعایت

(۵) علاوہ ازیں اسلامی قانون کے مطابق فقہاء کے لیے قطعاً مخائش نہیں تھی کہ وہ غیراسلامی قانون سے استفادہ کریں،البتہ ان پرلازم ہے کہ وہ اینے اپنے علاقے کے عرف وعادات، رسوم، دروایات کوقر آن وحدیث کے معیار پرجانجیں، ادر کوئی حکم صادر کریں، اگر قرآن وحدیث میں وہ مسئلہ موجود نہ ہو،تو اسلامی اصول کی روشنی میں وہ اجتہا دکریں، اور کسی معین حکم تک يو نيخ كى كوشش كري، اس وقت ميمكن ہے كه اسلامي فقيد كسى ايسے تھم تك پيو نيچے ، جو قانونِ روما كے كى جزيے مثابہت ركھا ہو، كراس كواخذ واستفاده بيس كہا جاسكا، بلكه يفكرى توارد ب

<sup>(</sup>۱) تحريمات نال لينو بشرتي قوانين

جوعین ممکن ہے۔

ای طرح نقها عومیا جازت بھی ہے کہ وہ اپنے علاقے کے عرف وعادات کو اگر شرعی طور پر درست محسوس کریں تو اس کو جاری رکھ سکتے ہیں، اور اس کا مداروہ بنیا دی اصول ہے، جوفقہ کے بزے حصے پر چھایا ہوا ہے۔

العادة محكمة. (١)

اسی روشی میں متعدد فقہاء نے رومی مفتوحات کے بعض رسم درداج سے تعرض نہ کیا ہو،ادراس
کو بدستور جاری رہنے دیا ہوتو کوئی بعید نہیں ، مگراس کو استفادہ نہیں کہا جاسکتا، اس کی نظیریں خود
عہد نبوت میں بھی ملتی ہیں، خود قرآن میں توریت دانجیل کے بعض احکامات نقل کئے گئے، ادر باقی
ر کھے گئے ہیں، ادرا کی درجن سے زیادہ پیغیروں کانام لے کرآخر میں تھم دیا گیا ہے:

فبهداهم اقتده،الآية

ترجمه: پس ان ک مدایت بی پرچلو-

توریت وانجیل کی قانونی حیثیت قرآن نے تشلیم کی ، توان کے متعلق پینیم راسلام کا بیطرز عمل بخاری اور ترفدی وغیرہ میں مردی ہے ، کہ اگر کسی بات کے متعلق آپ کوراست وحی نہ آتی تو آپ اہل کتاب کے دواج پڑل کرنا پیند کرتے ، منداحمد ابن عنبل میں ایک حدیث اہل کتاب کے بارے میں یہ منقول ہے کہ:

يعمل في الاسلام بفضائل الجاهيلة (٢)

قرجمه: اسلام من زمانة جالميت كى الحيى باتول رعمل كياجائكا-

ج جیے کن اسلام کے بارے میں کون نہیں جانتا کہ بیجا ہلیت سے چلا آر ہاتھا، اسلام نے مرف اس سے جاہلانہ اور مشرکانہ رسمیں حذف کردی ہیں ...... خوں بہا کے سو(۱۰۰) اونٹ کے بارے میں سب جانتے ہیں کے برالمطلب نے ایک کا ہنہ کی تجویز پر قبول اور دائج کیا، اور اسلام نے بارے میں سب جانتے ہیں کہ عبد المطلب نے ایک کا ہنہ کی تجویز پر قبول اور دائج کیا، اور اسلام نے

اس کوباتی رہنے دیا، اس طرح یہ بالکل ممکن ہے کہ فقہاء نے اپنے علاقے کے اثرات (بایں معنی)
قبول کئے ہوں، اور وہاں کے بعض روا جوں کوشر عاجا کر سیجھتے ہوئے جا کزرہنے دیا ہو، مثلاً خلیفہ ٹانی
حضرت فاروق اعظم (۱۳ ھ تا ۲۳ ھ مطابق ۱۳۳ ء) نے فتح کے بعد بابل اور عراق کے
علاقے کے ساتھ جو برتاؤ کیا، وہ اسلامی قانون کے مطابق مفتوحہ مما لک میں اراضی کے مال
گزاروں سے برتاؤ کرنے کا ایک نمونہ بن گیا، اس نظام مالگزاری نے ایران سے چندا صطلاحیں
ہی لیس، مثلاً بچ المرابحہ کا ایک دوسرانام (دہیاز دہیا دواز دہ) گویا اس میں نقصان نہیں نفع ہوتا ہے،
یالفظ سفتہ جہ (ہنڈی) جس کا کوئی عربی مترادف نہیں، یا پانی کے قواعد جوایے مما لک میں بنیادی
اہمیت رکھتے ہیں، جہاں زندگی کا انحصارا آب یا شی پہو۔

اس طرح کی متعدد مثالیں تلاش کرنے پول جائیں گی ،اس لیےاس کا بہر حال امکان ہے کہ دوسرے علاقائی رواجوں کی طرح رومی رواجوں کا ایک حصہ بھی اسلامی فقہ میں آگیا ہو۔

### فقہاء کی اکثریت غیررومی علاقے میں

(۲) گروہیں بیسوال انجرتا ہے کہ جس عہد کی ہم بات کررہے ہیں، وہ پہلی یا دوسری صدی ہجری ہے، ہمیں تاریخی طور پر دیکھنا چاہئے کہ سب سے پہلے اسلام کا آغاز تجاز کے علاقے سے ہوا، اس لیے قدرتی طور پر حجاز اور اس کے مضافاتی علاقوں کے رسم ورواج اور عرف وعادات اس میں مؤثر ہو سکتے ہیں، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی عرب کی مرکزیت قائم رہی، صحابہ کی بڑی تعداد عرب میں اور خاص طور پرمدینہ میں رہی، اور مدینہ کے فقہاء سبعہ کو جوشہرت حاصل ہوئی وہ اپنی جگہ مرب میں اور خاص طور پرمدینہ میں رہی، اور مدینہ کے فقہاء سبعہ کو جوشہرت حاصل ہوئی وہ اپنی جگہ

ای طرح تاریخ سے بیمی ثابت ہے کہ اکثر مشہور ائمہ فقہ شام اور روم کے علاقے میں نہیں ہوئے ،بعض متشرقین امام اوزاعی امام شام کے بارے میں کہتے ہیں کہ افسوس کہ ان کا فد ہب نا پید ہوگیا ،اگر موجود ہوتا ، تو قانون روما کے بہت سے اثر ات اس میں ہم کو ملتے ، اس لیے کہ وہ

بیروت میں رہے، جہال شام کے علوم روما کی سب سے بوی درسگا متنی۔(۱)

بیتک امام اوزاعی شام کے بہت بڑے فقیہ تھے کین وہ مدرسۂ حدیث سے تعلق رکھتے تھے،
کتب رائے کے خوشہ چیس نہ تھے، جیسا کہ امام شافعی نے اپنی مشہور تصنیف کتاب الام کی ساتویں طلبہ میں ذکر کیا ہے کہ امام اوزاعی کی فقہی رائیں اس بات پر دلالت کرتی ہیں، کہ وہ ان رجال حدیث میں تھے، جو قیاس کونا پہند کرتے تھے۔(۲)

واضح رہے کہ اس عہد کی تاریخ ہے معلوم ہوتا ہے کہ قبل از اسلام مصروشام میں روی قانون اور عراق میں ایرانی قانون نا فذتھا، بین کا اپنا ایک خاص تدن تھا، وہ یکے بعد دیگر ہے اسلام ہے کچھ نہ بچھ ہی بہودیوں ، مبشیوں ، رومیوں اور ایرانیوں کی حکومت میں رہ چکا تھا اور ہرایک ہے بچھ نہ بچھ اثر ات قبول کر چکا تھا، حجاز ، بین ، بحرین اور عمان دغیرہ ساحلی علاقوں کوچھوڑ کر اندرون عرب بلاشیہ اثر ات قبول کر چکا تھا، حجاز ، بین ، بحرین اور عمان دغیرہ ساحلی علاقوں کوچھوڑ کر اندرون عرب بلاشیہ اجنبی اثر ات نا بید سے ایکن عہد نبوی میں اسلامی مملکت نے بیرون میں بھیلنے کا آغاز کیا وہ دس بندرہ بی سال بعد حضر ہے تھاں گئے کے زمانے میں مخربی چین سے لے کر اندلس کے بچھ حصہ تک بہو خج گئ اور اس وسیح علاقے میں صرف رومی قانون نہی نافذ نہ تھا ، بلکہ بہت ہے دیگر مستقل تدن بھی تھے۔ اس جائز ہے ہے انداز ہ ہوتا ہے کہ رومی قانون تمام علاقوں میں نافذ نہ تھا بلکہ اسلام کے مفتد یہ علاقوں میں نافذ نہ تھا بلکہ اسلام کے مفتد یہ علاقوں میں نافذ نہ تھا بلکہ اسلام کے مفتد یہ علاقوں میں نافذ نہ تھا بلکہ اسلام کے مفتد یہ علاقوں میں نافذ نہ تھا بلکہ اسلام کے مفتد یہ علاقوں کی حکمرانی نہتھی ، عرب کے مفتد یہ علاقوں کی حکمرانی نہتھی ، عرب کے مفتد یہ علاقوں کی حکمرانی نہتھی ، عرب کے مفتد یہ علاقوں کی حکمرانی نہتھی ، عرب کے مفتد یہ علاقوں کی انہوں کی حکمرانی نہتھی ، عرب کے مفتد یہ علاقوں کی ان کی حکمرانی نہتھی ، عرب کے مفتد یہ علاقوں کی ان کی حکمرانی نہتھی ، عرب کے مفتوں کی حکمرانی نہتھی ، عرب کے مفتد یہ علاقوں کی حکمرانی نہتھی ، عرب کے مفتد یہ علاقوں کی حکمرانی نہتھی ، عرب کے مفتد کی مفتد کی مفتد کی مفتد کے مفتد کی مفتد کے مفتد کی مفتد کی مفتد کی مفتد کی مفتد کی مفتد کی مفتد کے مفتد کی مفتد کے مفتد کی مفتد

اس جائزے سے اندازہ ہوتا ہے لہردی فا ون ما مطابوں یہ نامد بھی ہما ہے۔
مفتو حہ طابقوں کا ایک بڑا حصہ ایسا بھی تھا جہاں قبل ہے ہی روی قانون کی حکمرانی نہتی ، عرب کے
ایک طرف روی سلطنت کئی بڑے ایشیائی اورافریقی صوبے تھے، تو دوسری طرف ایک بڑی
سلطنت ساسانی ایران موجود تھا، اور یہ ایک حقیقت ہے کہ خاص علاقہ ما بین النہرین اور بابل ہی میں
جہاں ساسانی پایہ تخت تھا مسلمانوں کے دو بڑے غدا ہب، جنی و خبلی کے بانیوں نے زندگی گذاری،
اور درس و قدریس کا کام انجام و یا، اسی طرح امام شافعی کی زندگی کا پہلا حصہ بھی و ہیں گذرا، اسی طرح مقاف فرقوں کے مقلف شعبوں کے نظامہائے قانون بنانے والے بھی و ہیں رہے، امام مالک زندگی مجر حجاز میں پیدا ہوئے ، حجاز کے بعد

سب سے زیادہ ایران اور ترکتان نے نقہاء کو پیدا کیا، جہاں ایرانی اور بدھی اثرات تو ہوں گے، لیکن رومی اثرات نہیں۔

روی اثرات کی محدودیت اور خاص طور پرشرتی علاقوں میں اس کے نقدان پر''ولین'' کی سختین بھی ہوی فیمتی ہے، جس میں اس نے ثابت کیا ہے کہ جسٹی نمین جس نے قانونِ روما کی تہذیب و تدوین کا کام انجام دیا تھا، اس کی کتابوں سے عوام کوا تنا فائدہ نہ پہو نچے سکا جتنا ہونا چاہئے تھا، اور اس کا قدرتی نتیجہ قانون کا ایک علاقے میں سمٹ کررہ جانا تھا، اس ککھتا ہے کہ:

''یہ امر مشتبہ ہے کہ جسٹی نمین کی اصلی رعایا نے اس کے مجموعہ تو انمین سے کوئی بہت بڑا فائدہ اٹھایا ہو، کیونکہ ان تو انمین کابڑا حصہ لا طینی زبان میں تھا، اور رعایا میں سے اکثر یونا نی ہولئے سے، اور کچھ سریانی یاعربی، پھر خود قانون ساز ہی اپنی حکومت کے آخری تمیں (۳۰) سالوں کے در ران بار بار اور محض بے اصولی کے ساتھ ان تو انمین کو بدلتار ہا، ان کے علاوہ اور بھی وجوہ ہیں جن کی بناپر بیر رائے قائم کرنی پڑتی ہے، کہ اس عہد کے شہنشاہی قو انمین بڑے بڑے مشقر ہائے لظم وُسْق بناپر بیر رائے قائم کرنی پڑتی ہے، کہ اس عہد کے شہنشاہی قو انمین بڑے بڑے مشقر ہائے لظم وُسْق کے باہر محسوس بھی نہیں ہوتے تھے، اور مشرتی صوبوں کے دور در از اصلاع میں با قاعدہ عد التوں میں لوگ انتار جو ع نہیں ہوتے تھے، ور مشرتی صوبوں کے دور در از اصلاع میں با قاعدہ عد التوں میں جاتے تھے اور ان فالثوں کے قانونی تصورات قانونی روما کے ما خذوں پر زومرے یا تیسرے واسطے جاتے تھے اور ان رومی ما خذوں میں بھی دیگر عناصر شامل تھے۔ (۱)

#### (۲) قانون روما کی کتابوں کا ترجمہ

اب آیئے اس دعویٰ کا بھی جائزہ لیا جائے کہرومی قانون کی کتابوں کالا طینی زبان سے عربی زبان میں ترجمہ ہوا ہوگا، اوراس کود کھے کراسلامی نقتہاء نے اپنے قانون مرتب کئے ہول گے، مگریہ دعویٰ تاریخی طور پر بے بنیا دہے،خود تاریخ ہے واقف اور سنجیدہ مستشرقین بھی اس دعویٰ کوغلط اور بے

<sup>(</sup>۱) لِس اینگلومی ن لا:ص ۲ ، ایدیش ۱۸ مایر بحواله چراغ راه پا کستان: ۲۳۰

بنيادقر ارديية بي ، ان من ذاكر لينوسرفبرست بي ، و و لكي بي :

'' پجواوگ تو یہاں تک کمان کرتے ہیں کہ قانون روما کی کتابوں کا عربی ہیں اور کتاب ' پانڈ یک (Pandects) کا فاری ہیں ترجمہ ہو چکا ہوگا، جن کا مسلمان فقہاء نے مطالعہ کر کے ان سے اپنے نظامہائے قانون اخذ کئے ہوں گے، حالانکہ ایباد ہوئی کرنا آج ہمی ممکن نہیں ہے، اور اس شم کے دعووں کی تاریخی لغویت قطعی طور پر ثابت ہے، اور یہی بات ان جدید ترین (سام اور اس شم کے دعووں کی تاریخی لغویت قطعی طور پر ثابت ہے، اور یہی بات ان جدید ترین (سام اور اس میں کئی متنی متائج سے بھی واضح ہوتی ہے، جو مختلف مشرقی (عبرانی، سریانی، قبطی، عربی ، جو مشل کی منفی متائج سے بھی واضح ہوتی ہیں، اور یہ تحقیقات خاص اس غرض کے لیے ممل ، جسٹی ) او بہات میں تحقیقات کرنے سے ظاہر ہوتے ہیں، اور یہ تحقیقات خاص اس غرض کے لیے ممل میں لاکی گئی تھیں، تا کہ شہنشا ہی (روی) قوانین کونے روپ میں پائے جانے کے متعلق بعفا نے میں لاکی گئی تھیں، تا کہ شہنشا ہی (روی) قوانین کونے روپ میں پائے جانے کے متعلق بعفا نے میں لاکی گئی تھیں، تا کہ شہنشا ہی زروی تا تریہ میں مواد فرا ہم کیا جاسے۔(۱)

کے لوگ ترجمہ کے قائل ہیں ، گر براہ راست لاطین زبان سے نہیں ، بلکہ سریانی زبان ہو تہذیب کے توسط سے ، ان کا کہنا ہے کہ سریانیوں نے لاطین زبان کے علوم کا اپنی زبان میں کشرت سے ترجے کے ، اسی ذیل میں روی قوانین کے ترجے بھی ہوئے ، چنا نچے سریانی زبان میں سب سے پہلاتر جمہ ' المکتاب المسودی الرومانی ''کے نام سے کیا گیا ، جوروی قوانین کے کئی مجلدات پر شمتل تھا ، اس طرح روی تہذیب ، سریانی ثقافت میں محلول ہوگی ۔ (۲) مگران کا ہے دعویٰ کہی گئی وجوہ سے باطل ہے۔

(۱) اس لیے کہ اولاً یہ ٹابت کرنا مشکل ہے، کہ کوئی اسلامی فقیہ سریانی الاصل ہو یاسریانی تہذیب سے متأثر ہوا ہو، جب تک بیرٹابت نہ ہو، اس وقت تک سریانی تہذیب کے واسطے سے اسلامی قانون کے متأثر ہونے کا سوال پیدائیس ہوتا۔

(۲) دوسری بات بیہ کرسریانی ترجمہ کا دائرہ زیادہ سے زیادہ طب، ادب، اور فلسفہ وغیرہ تک محدود تھا، قانونی کتابوں کے ترجے کا خصوصاً دوسری اور تیسری صدی ہجری تک رواج ان

انين (٢) تطبيق الشريعة الاسلامية في البلادالعربية :٩٢

میں نہیں ہواتھا، قانونی کتابوں کے ترجیسریانی زبان میں تیسری صدی ہجری کے بعد ہوئے، جب تک کہ اسلامی قانون کی تدوین کمل ہو چکی تھی۔

(۳) رومی قانون کاسریانی ترجمہ: ''المکتاب السودی الموو مانی ''عربی زبان میں پہلی مرتبہ بار ہویں سدی عیسوی کے آغاز اور پانچویں صدی ہجری کے اوا خرمیں منتقل کیا گیا، اور طاہر ہے کہ اس و نت تک اسلامی تدوین کا کام پورا ہوچکا تھا۔ (۱)

#### (4) اسلامی قانون عہد صحابہ میں

مستشرقین میں ڈاکٹر نال لینواور جامعۃ الجزائر کے فرانسیں پروفیسر ہوسکے جس قدر سنجیدہ سمجھے جاتے ہیں، اس قدر گولڈز بہر، مار گولوشا، اور شاخت متعصب مانے گئے ہیں، شاخت نے اس موضوع پر ۱۹۵۱ء میں اٹلی اکیڈی کے ایک سیمینار میں اپنا مقالہ پڑھا تھا، جس کی بدولت یور پی دنیا سے اسے زبر دست خراج تحسین وصول ہوا، ڈاکٹر صوئی ابوطالب نے ابنی کتاب دوتطیق الشریعۃ الاسلامیہ، میں اس کا مقالہ نقل کیا ہے، اس کے پڑھنے سے شاخت کی اندرونی عصبیت کا پند چلتا ہے، اس نے پڑھے نے شاخت کی اندرونی عصبیت کا پند چلتا ہے، اس نے اپنے مقالے میں چند مکتے اٹھائے ہیں، ان کتوں یاان اعتراضات پر بھی ایک نگاہ ڈال لینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

شاخت کا کہنا ہے کہ فقہ اسلامی کی تدوین دوسری صدی ہجری میں ہوئی، اور یہی صدی مسلمانوں کے رومی فقہ اسلامی فاہری بات ہے کہا گرفقہ، بیا اسلامی قانون کا کوئی نصور اسلام نے بیدا کیا تھا تو یہ صحابہ کے عہد میں بھی پایا جانا چاہئے تھا، اس سے لاز مایہ بات ثابت ہوتی ہے کہ تدوین فقہ کانا گہانی تصور، اور قانون اسلامی کا اتنا بڑا ذخیرہ رومی قوانین کی معرفت ہے آیا۔ (۲)

مگرشاخت کے قول کا کھلاتضادیہ ہے کہ وہ ایک طرف فقداسلامی کی تدوین وتھکیل کی بات کرتا ہے،اور دوسری طرف وہ فقہ کے تصور کو صحابہ کے عہد میں مفقو دیتا تا ہے،اوریہ دونوں باتیں

<sup>(</sup>١) تطبيق الشريعة الاسلامية :٩١، ومن ثمار الفكر جامعة قطر: ١٠٣ ه ١٢٣ ه. ١٢٣ (٢) تطبيق الشريعة الاسلامية :١٠٣

منضاد ہیں، اگردہ حقیقت نگاری سے کام لیتا تواس میں تفصیل کرتا، ایک محض فقہ وقانون کا تصور ہے اور دوسری چیز ہے تدوین فقہ سندنقہ یا قانون کے بارے میں ہر گزید دعویٰ نہیں کیا جاسکتا ہے کہ اس کا تصور عہد صحابہ میں موجود نہ تھا، خودرسول الله صلی الله علیہ دسلم کا عہد بھی فقہی خد مات وتصورات سے لبریز ہے، قرآن خود فقہ اور تعلیم فقہ کی تلقین کرتا ہے، ارشاد باری تعالی ہے:

فلو لا نفر من كل فرقة طائفة ليتفقهوا في الدين. (١) پس مرجماعت سے كرلوگ كيول نبيس نكلتے كردين كي مجھ حاصل كريں۔ رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا:

من يود الله به خيراً يفقهه في الدين. (٢)

جس کے ساتھ اللہ اراد ہ خیر فرماتے ہیں تو اس کودین کی سمجھ عنایت فرماتے ہیں۔

پھرصحابہ کرام کے فاوی وقضایا، اورفقہ کے تلانہ ہیدواضح شوت ہیں کہ صحابہ کا عہد بھی فقہ کی خدمات سے خالی نہ تھا، البتہ تدوین فقہ ایک مستقل مرحلہ ہے، جس میں کتب فقہ کی تالیف ہوئی، فقہ کی اصطلاحات اوراستنباط مسائل کے قواعد وجود میں آئے، اورابواب کے لحاظ سے مسائل کی ترتیب کا نقشہ تیار ہوا، ان کے بارے میں بلاشبہ کہا جاسکتا ہے کہ بید دسری صدی ہجری کی بیداوار ہے، مگراس کا مطلب ہرگزینہیں ہے کہ صحابہ اس پرقاور نہ تھے، اور وہ صرف عبادات اور دینی مسائل ہی تک افکار کی وسعت رکھتے تھے نہیں بلکہ ان کواس کی ضرورت ہی نہیں گرفتہ اسباب تھے۔

(۱) عبد نبوی قریب تھا، اس لیے صدق ددیانت کا غلبہ تھا، عوام کوعلاء پراعتادتھا، اس لیے بغیر کسی کتاب داصطلاح کے ایک دوسرے کے علوم سے فائدہ اٹھانے کا مزاح بنا ہوا تھا۔

(۲) کتابت تو اعد، اور تالیف فقه کاعمل اس لیے بھی عہد صحابہ میں شروع نہ ہوا، کہ بعض صحابہ قرآن کے علاوہ کسی بھی دوسری چیز کی کتابت کونا پیند کرتے تھے جتی کہ احادیث بھی عموماً تعلم معائل قرآن کے ساتھ مخلوط نہ ہوجا کیں۔ تلمہ بزنہیں کرتے تھے، تا کہ احادیث اور عام مسائل قرآن کے ساتھ مخلوط نہ ہوجا کیں۔

(۳) تیسری بات بیتھی کہ وہ اپنی بات محض قوت بیان کے ذریعہ بغیر قو اعد کی مدد کے سمجھانے پر قادر تھے ، اور اس عہد کے لوگ بھی اس نوع کے تھے ، اس لیے قواعد کے استنباط کی حاجت نہ مجھی گئی۔

(۳) ایک بات یہ بھی تھی کہ صحابہ کے عہد میں عجمیوں سے اختلاط زیادہ نہ تھا، اس لیے نے نے مسائل عموماً کم پیدا ہوتے تھے، اور انداز گفتگو بھی خالص اسلامی ادر سادہ ہوتا تھا، کین صحابہ کے بعد فتو حات کی کثرت کی بنا پر عجمیوں کی بڑی تعداد اسلام میں آگئی، جس سے نے نے مسائل پیدا ہوئے، سوچنے اور بولنے کا اسلوب بدلا، اور صدق ودیانت میں کی آئی، اس ہلیے فقہاء نے ضرورت محسوس کی کہ مسائل اور اصطلاحات کو با قاعدہ مدون کر دیا جائے، لیکن قواعد اور اصول استنباط میں اکثر وہی تعین سے استعال کی گئیں جوعہد صحابہ میں یائی جاتی تھیں۔

### (٨) اقوال صحابه مين شك كااظهار

شاخت کا خیال ہے ہے کہ حدیث دفقہ کی کمابوں میں متعدد صحابہ کی طرف جوا تو ال منسوب ہیں ، وہ شبہ سے خالی ہیں ، شبہ ہے کہ مسلمانوں نے اپنے رسول کے ساتھیوں کی عظمت جمانے کے لیے اس قتم کے فقہی اقوال ان کی جانب منسوب کر دیتے ہوں۔

گرشاخت کا پیخیال بھی تاریخ سے ناوا تفیت یا بددیا نتی کا اظہار ہے، اس لیے کہ تاریخ کی پرکھ اور تخفیق میں جو معیار مسلمانوں نے قائم کیا، وہ دنیا کی کسی تاریخ میں موجود نہیں ہے، جرح وتعدیل، اور اساء الرجال کے فن نے جوزتی حاصل کی، وہ مسلمانوں کے علمی و تاریخی معیار کی بلندی کا ثبوت ہے، اور اس کا اعتراف خود انگریز مستشرقین نے بھی کیا ہے، جن میں سے گولڈز یہراور اسپر گرکا قول بیجیے نقل کیا جاچکا ہے۔

#### (٩) مركز فقه مدينه ياعراق؟

شاخت سیمی کہتا ہے کہ مسلمانوں کی علمی سرگرمیوں کا مرکز مراق رہا، مدینہ بیس رہا، جس کا لازی مفہوم ہیہ ہے کہ اسلامی قانون کی پرداخت میں خالص عربی و حجازی فضاراس ندآئی ،اور ندوہاں اس کے امکانات موجود ہے، اس لیے ایک غیر عربی ماحول میں مسلمانوں نے اپنی سرگرمیاں جاری کیس ، تاکہ مختلف تہذیبوں اور تدنوں سے استفادہ کیا جاسکے۔

مگرشاخت کا بیکہنا بھی تاریخ کے خلاف ہے، اس لیے کہ مسلمان فقہاء اگر عراق میں موجود سے، تو ہیں فقہاء کی بہت بوی تعداد مدینہ میں بھی موجود تھی ، ایک عرصہ تک وہ دار السلطنت رہا، اور فلفاء راشدین کی خواہش تھی کہ دار السلطنت مدینہ ہی رہے، ای کا اثر تھا کہ تم کے شیدائیوں کی بہت بوی تعداد وہاں موجود رہی ، صحابہ کے بعد ، فقہاء سبعہ اور پھرامام مالک کا دور علمی ارتقاء کے لحاظ سے مدینہ کا عبد زریں شار ہوتا ہے۔

# (۱۰) مدونین فقه کاعلمی مقام

ای طرح شاخت کہتا ہے کہ اسلامی قانون کی خدمات میں جن لوگوں کا زیادہ حصہ ہے، وہ عموماً وہ لوگ ہیں، جومنطق وفلسفہ میں مہارت رکھتے تھے، علم قانون کی واقفیت ان کومبادیات سے نیادہ نہتی، مگراس کے باوجودان کا اتناعظیم قانون فراہم کردینا، کسی جانب سے ملے ہوئے عطیے کی خبردیتا ہے۔

خبردیتا ہے۔

مرشاخت کی میہ بات بھی اسلام دشمنی سے زیادہ اس کے علم وآگی کی ولیل نہیں بن عمق اسکوں کہ وہ محض وہم وخیال کے سہار سے اپنے خیالات پیش کرتا ہے، اس کے پاس کوئی تاریخی اور علمی جوت نہیں ہے، اس لیے کہ اولا اسلامی ائمہ قانون میں کسی ایک کے بھی بارے میں میٹا بت کرنا مشکل ہے کہ وہ یونانی علوم سے مالا مال ہونے کے بعد اسلام کی جانب آیا ہو، اوراسے افکار

وخیالات پیش کئے ہوں اور نہ بیہ ٹابت کیا جاسکتا ہے، کہ کسی بونانی منطقی اور فلسفی نے اسلام لاکر اسلامی قانون کی کوئی بڑی خدمت انجام دی ہو۔

اس کے علاوہ اگر منطق دفلسفہ اور یونانی تہذیب کے دلدادوں نے نن قانون کومرتب کیا ہوتا، تو اس میں غیر شعوری طور پر اس تہذیب کی علامات موجود ہوتیں، مگر فقہ کا خواہ کتنی گہرائی سے مطالعہ کیا جائے اس میں علمی معقولیت کے علاوہ کسی تہذیب کے مضمرات نہیں ملتے، اگر ایسا ہوتا تو شاخت اس کی ضرور کوئی مثال پیش کرتا۔

# (۱۱) اسلام میں قانون یہود کے توسط سے قانون روما کا اثر

بعض منتشر قین کاخیال ہے ہے کہ یہودی قانون ،رومی قانون سے متاثر ہوا ہے،اوراس کے بہت سے اجزاء یہودی قانون میں آگئے ہیں،اور چونکہ اسلام نے اپنے قوانین میں بعض یہودی قوانین کی جات کے ایک کامکان ہے کہ یہودی قانون کے واسطے سے رومی قانون میں کوئی کا نون میں کا مکان ہے کہ یہودی قانون کے واسطے سے رومی قانون میں کا دھے بن گرا ہو۔

(۱) ممراس کوامکان ہے آگے ایک واقعہ ثابت کرنامشکل ہے، اگر یہودی قانون، ردمی قانون سے متاثر ہوا ہے، تو کیا ضروری ہے کہ اسلام نے قانون یہود کا روی حصہ ہی اپنے قانون میں داخل کیا ہو۔

(۲) دوسری بات بیہ کہ یہودی قانون کو قانون رو ما ہے متاثر کہنے کی بات بھی بہودی قانون رو ما ہے متاثر کہنے کی بات بھی بہودی قانون ، قانون رو ما ہے مقدم ہے ، اور اس لیے کہ تاریخی طور پر یہودی قانون ، قانون رو ما ہے مقدم ہے ، اور اس لیے ہم دیکھتے ہیں کہرومی قانون کے شارحین خاص طور پر تیسری صدی عیسوی کے شراح نے قانون یہود کو قانون رو ما کے ما خذومصادر میں شار کیا ہے۔ (۱)

(٣) اس کےعلاوہ سابقہ شرائع وقوانین میں صرف وہ اجزاء بھارے لیے قانون بن

کتے ہیں، جن کو کتاب وسنت نے بغیر کیر کے نقل کیا ہو، اور یہ حصہ بھی جمت اس معنی میں نہ ہوگا کہ میہ فلاں شریعت کا قانون ہے، بلکہ اس بناپر کہ اب یہ قانون اسلامی کا ایک حصہ ہے۔ (موسوعة الفقد الاسلامی: جارص کا) بعد والوں کو یہ اختیار نہیں ہے کہ وہ کتاب وسنت کی اجازت کے بغیر کی قانون کی خاتوں میں شامل کرلیں۔

قانون کا کوئی جزوا ہے قانون میں شامل کرلیں۔

### (۱۲) تدوین فقه پرز مان دمکان کااثر

ایک بات یہ کہی جاتی ہے کہ عہد بنوا میہ میں دارالسلطنت دمشق رہا، جورومی علاقے میں پڑتا ہے، اوراس زمانے میں مسلمانوں کی علمی سرگرمیاں کسی سے تفی نہیں ہیں، اس لیے ممکن ہے کہ اس عرصے میں رومی قانون سے بہت کچھ استفادہ کیا گیا ہو۔

گرتاریخی کیا ظ سے بیدلیل بھی کمزور ہے،اس لیے کہاموی دور میں فقد کی تدوین کا با قاعدہ
کام شروع نہ ہواتھا، بیع ہد صدیث کی خدمات کے لیے مشہور ہے، یا پھراد بیات اور نحووصرف کی جمع
وتر تیب کا مشغلہ تھا، اور فقد کی جو بچھ تھوڑی بہت سرگرمیاں تھیں وہ اس وقت بھی کوفہ اور حجاز کے
علاقوں میں پائی جاتی تھیں، جورومی علاقے سے دور تھے،اور جب با قاعدہ تدوین فقہ کا کام شروع
ہواتو بنوامیہ کا زوال ہو چکاتھا،خلافت عباسیہ کا دار السلطنت عراق میں قائم ہو چکاتھا، ظاہر ہے کہ

<sup>(</sup>١) فلسفة التشريع في الاسلام: ٢٨٣

اس کے بعد جوبھی فقہی خدمات ہوئیں وہ دار السلطنت یا اس کے قریبی علاقوں ہیں ہوئیں، شام میں سمی قابل ذکر خدمت فقہ سے تاریخ خاموش ہے۔

# (۱۳) تدوین فقه کی سرعت کاراز

ڈاکٹرنال لینونے اپن تحریرات میں ایک اور دلیل کا ذکر کر کے اس کی تر وید کی ہے، اگر چہوں دلیل بذات خوداتنی اہم نہیں ہے، لیکن اہل یورپ کی طرف سے پیش کی جاتی رہی ہے، اس لیے ان کا ذکر بھی مناسب ہے، ڈاکٹر لینوہ کی کے لفاظ ہیں:

"اسلامی قانون پررومی قانون کے اثر کے نظریے کی تائید میں جودلیلیں پیش کی جاتی ہیں،
ان میں سے ایک دلیل اس کی تدوین میں سرعت بھی ہے، کہ دوسری صدی ہجری کے آغاز ہی میں
مسلمانوں میں نقبی مسائل کا مطالعہ، ادراس پر تالیفیں شروع ہو کرعظیم ترقی حاصل کر پیجی تھیں، اس
غیر معمولی واقعہ کی توجیہ وہ لوگ یہ کرتے ہیں کہ اس کے لیے ردمی قانون کونمونہ فرض کیا جائے
جورومی قانون کی ادبیات نے مہیا کیا تھا۔

لیکن اس ولیل آرائی کے وقت اس کو بھلا دیا جاتا ہے، کہ اس غیر معمولی اور قبل از وقت وسعت دہارآ وری کاباعث بید نہ تھا، کہ مسلمانوں کو قانون سے (اس کے مغربی معنوں میں) کوئی عشق تھا، اس زمانے میں تو مشرق عیسائیت کے پیدا کردہ مصائب کے بتیج میں قانونی میلان سارے مشرق قریب میں کلیہ مفقو دتھا، اس کے برخلاف مسلمانوں میں اس کثیر قانونی پیداوار کا سبب اصل میں وہ تصورتھا، جو حضرت محمد اور آپ کے تبعین قانون کے متعلق رکھتے تھے، کیوں کہ قانون (فقہ) کو علم نہیں تھا، اور فقہ کی اتی قانون (فقہ) کو علم نہیں تھا، اور فقہ کی اتی قانون رخت کا ترونا کی نظر آن کی تغییر اور حدیث کی تدوین و تشریح سے ہوا) تی تیز ترتی اصل میں علوم دینیہ کی (جن کا آغاز قرآن کی تغییر اور حدیث کی تدوین و تشریح سے ہوا) تی تیز ترتی اصل میں علوم دینیہ کی (جن کا آغاز قرآن کی تغییر اور حدیث کی تدوین و تشریح سے ہوا) تی تیز ترتی اصل میں علوم دینیہ کی (جن کا آغاز قرآن کی تغییر اور حدیث کی تدوین و تشریح سے ہوا) ترتی

<sup>(</sup>۱) تحریرات نال لینوشر تی توانین : بحواله چراغ راه کراچی : ۲۳۹

### (۱۴۷) فقنداسلامی اور قانو آن رو ماکے مابین جزوی مشابہت

مستشرقین کی سب سے زور دار دلیل ہیہ کہ جسٹی نمین نے جور دمی قانون مرتب کرایا تھا،

اس میں اور اسلامی قانون میں بہت مشا بہتیں پائی جاتی ہیں، ان دونوں کے بہت سے احکام ملتے جلتے ہیں، ظاہری بات ہے کہ دونوں میں ہے کی ایک نے دوسر سے سے ضرور استفادہ کیا ہے، لیکن ہے، کہ پیف نے اخذ کیا؟ اور کون اصل ہے اور کون تابع ؟ اس کے لیے یہ معلوم ہونا کانی ہے، کہ تاریخی طور پر قانون روما، قانون اسلامی سے مقدم ہے، اس لیے بالیقین متاخر نے متقدم سے فائدہ اٹھایا، اس کی متعدد مثالیں بھی دی گئ ہیں، گران مثالوں کا جائزہ لینے سے قبل چند بنیادی با تیں چیش نظرر کھنا ضروری ہے۔

#### (۱) جزوی مشابهت کے اسباب

کہ دونوں میں اصل اور فرع کارشتہ ہے، کیوں کہ دنیا میں جتنی بھی آسانی شریعتیں اور نداہب آئے،

کہ دونوں میں اصل اور فرع کارشتہ ہے، کیوں کہ دنیا میں جتنی بھی آسانی شریعتیں اور نداہب آئے،
ان سب کا نقط کر ایک ہی تھا، وہ سب ایک ہی بنیا داور ایک ہی مرکز پرلوگوں کو جمع کرنے کے لیے
آئے تھے، اگر یہ بات صحیح ہے تو عقلی اعتبار سے اس میں کوئی استبعاد نہیں ، کہ ان میں جزوی طور
پر باہمی مشا بہتیں موجود ہوں ، اس لیے مشابہت اور اتحاد کا تعلق ان حالات وظروف سے ہے، جن
میں ادیان وقوا نین نازل ہوتے ہیں، تو فرض کیجئے کہ دوجدا گانہ شریعتیں ، دومختلف مقامات پرایک
بی جیسے حالات وظروف میں نازل ہوتی ہوں، تو اس قاعدہ کے مطابق کہ:

"اك جياسباب ايك بى جيے نتائج بھى بيداكرتے ہيں"

اگر دونوں نداہب کے قوانین میں کوئی مماثلت پائی جائے ،تو کیا یہ کہنا درست ہوگا، کہ دونوں نے ایک دوسرے سے فائدہ اٹھایا ہے؟ جب کہ دونوں کے درمیان کوئی جغرافیائی اتحادموجود نہ ہو، بالخصوص اس دور میں جب کہ جغرافیائی قرب کے بغیرائی جگدگی بات دوسری جگہ پہونچنا عام حالات میں بخت مشکل تھا۔

ای طرح بعض مرتبه انسانی افکار میں بھی توارد ہوتاہے، ادر مختلف مصلحین اینے اپنے علاقوں کے مماثل حالات کی بنایر ایک ہی نتیجہ فکر،اور طریقتہ کارتک پہو نیختے ہیں، جب کہ اس کے لیے کوئی منصوبہ بندی نہیں ہوتی ،اور نہان میں کوئی اصل وفرع کارشتہ ہوتا ہے۔

مثال کے طور پرروی ندہب اور ہندو فدہب کے در میان بعض قانونی مماثلتیں موجود ہیں، حالا تکہان دونوں علاقوں میں کانی فاصلہ پایاجا تاہے، مثلاً متبنلی کا اصول، جس میں لے یا لک (منھ بولے) بیٹے کو حقیقی بیٹے کا درجہ دیا گیاہے، بیروی ادر ہندو دونوں قوا نین میں موجود ہے، اور جاہلیت میں عربوں کا دستور بھی یہی تھا۔

اگریه تاریخی حقائق اور عقلی امکانات درست میں ،تو کوئی وجنہیں که اسلامی اور رومی قوانین كى بالهمى مما ثلت كواخذ واستفاده يرمبني قرار دياجائ، اوريهال ان امكانات وحقائق كونظر انداز كردياجائے جن كوہم دوسرے مقامات پرتسليم كرتے ہيں۔

# (٢) مشابهت سے استدلال تین بنیادی حقائق کونظر انداز كرنے كانتيجه:

ای طرح جولوگ مشابہت کو بنیاد بنا کراسلامی قانون کور دمی قانون کے تالع قرار دیتے ہیں، وہ ڈاکٹر نال لینو کے بقول بنیا دی تین نکتوں کونظرا نداز کر دیتے ہیں۔

(الف)مثلًا وه ان اختلا فات كونظرا نداز كرديتے ہيں ، جواسلامی مذاہب فقہ میں خود جار رائخ العقیدہ کی غداہب میں بھی پائے جاتے ہیں،اس لحاظ ہے جن مسائل میں اسلامی قانون اور رومی قانون میں مشابہت پائی جاتی ہے، وہ کسی ایک مذہب کے چندا حکام میں ہوتی ہے، اور دوسرے نداہب فقہ میں وہ احکام نہیں پائے جاتے ،اس نکتہ کوفر اموش کردینے کی وجہ سے غیرعربی دانوں مثلاً دارتی (Darasti) کوہلر (Kohlar) کی تحقیقات میں بعض ایسے عناصر کو اسلامی قانون کی خصوصیت قرار دیا گیا ہے، جواس کے صرف کسی ایک ند ہب کی خصوصیت ہے۔

(ب) دوسرے وہ ان مماثلتوں کے تذکرہ کے دوران اس کو بالکل نظرانداز کردیتے ہیں کہان اختلا فات کو بھی نمایاں کریں جوفقہ اسلامی اوررومی قانون کے احکام میں پائے جاتے ہیں، حالا نکہ بیا ختلا فات بہتر کسوٹی کا کام دے سکتے ہیں، (آگے بعض اختلا فات کا تذکرہ کیا جائے گا انشاء اللہ)

(ج) تیسرے وہ اس عمیق فرق کو بھی نظرانداز کردیتے ہیں ، جومغرب کے بنیادی دور (کاسیکل زمانہ) اور اسلامی دنیا میں'' قانون' اور اس کے ما خذوں کے تصور کے متعلق پایا جاتا ہے، ایسی صور تیں بہت ہیں ، کہ وہ خیالات اور تصور ات جوہلینی (یونانی) میں گہری جڑ پکڑ چکے تھے، ہے، ایسی صور تیں بہت ہیں ، کہ وہ خیالات اور تصور ات جوہلینی (یونانی) میں گہری جڑ پکڑ چکے تھے، عربوں کی فتح کے بعد عربی اسلامی تدن کی اساس بن گئے ، پھر بھی وہ قانون اسلامی (فقہ یا غیر فقہ) میں سرایت نہ کرسکے۔ (۱)

# (سز) اتفاقی مشابهت کوحقیقت کارخ دینا سیح نهیس

اس ذیل میں جومثالیں پیش کی جاتی ہیں، ان میں مماثلت محض اتفاقی ہے، اس لیے اگرانصاف ہے دیکھاجائے تو بیمثالیں دراصل یاتو قرآن وحدیث سے مستبط ہیں یا کسی فقہی کلیہ سے،اور ظاہر ہے کہ قرآن وحدیث تاریخی طور پران فتو حات سے مقدم ہیں۔

#### ا تفاقی مشابہت کے چندنمونے:

(۱) مثلًا اسلام كاليك المماصول يهدكه:

البينة على المدعى واليمين على من انكر. (١)

مدى كے ذمه بينه پيش كرنا ، اور منكر كے ذمه تم كھانا ہے۔

بیقاعدہ بعیندرومی قانون میں بھی موجود ہے .....اور فقد اسلامی کا اہم ترین اصول بھی ہے، جو تضایا اور معاملات کے بڑے جصے پر پھیلا ہوا ہے، کین اس کوروی قانون سے ما خوذ کہنا سمج خود سام اللہ علیہ وسلم کی ایک صحیح حدیث ہے، جو حضرت ابن مبیل، اس لیے کہ اس کاما خذر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک صحیح حدیث ہے، جو حضرت ابن عباس اور حضرت ابن عباس اور حضرت ابن عباس اور حضرت ابو ہر بر قاسے مروی ہے، حدیث کے الفاظ بھی یہی ہیں:

البينة على المدعى واليمين على من انكو. (٢)

اور جب اس کا ماخد براہ راست حدیث رسول ہے، بلکہ خود یہ اصول ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے تو فتو حات کے بعد دوسری صدی ہجری میں رومی قانون سے اس کے ماخوذ ہونے کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا۔

(۲) اسلامی قانون کی روے دوسرے کامال بغیر حق اوراجازت کے لینا حرام ہے، (المدخل لدراسة الشریعة الاسلامیة :۸۳) جبکه یبی حکم روی قانون میں بھی موجود ہے۔

تکراس کا ماخذ رومی قانون نہیں ہے بلکہ قرآن وحدیث کی متعدد نصوص میں بیمضمون آیا ہے،مثال کے طور پرسور وُبقرہ کی بیآ بت دیکھئے۔

ولا تاكلوا اموالكم بينكم بالباطل وتدلوا بها الى الحكام لتاكلوا فريقاً من ا اموال الناس بالاثم وانتم تعلمون. (٣)

ترجمه: اورتم آپس ميں ايك دوسرے كامال ناجا تزطريقه سے ندكھا واوراس كو حكام

(١) فلسفة التشريع في الاسلام: ٢٤٥٥ ٢) السنن الكبرى للبهقي: ج٠١ر٢٥٣، مطبوعه حيدرآ بار٣٥٣ به (٣) بقرة: ١٨٨

سے رسائی کا ذریعہ نہ بناؤ، کہ اس طرح دوسروں کے مال کا پچے معددی تلفی کرے ہڑپ کرسکو، در آنحالا نکہتم اس حق تلفی کو جانتے ہو''

اورسورة نساء ميس ہے:

يايها اللذين آمنوا لاتاكلوا اموالكم بينكم بالباطل الاان تكون تجارة عن تراض منكم ولا تقتلوا انفسكم ان الله كان بكم رحيما. ()

ترجمہ: اے ایمان والو! ایک دوسرے کا مال آپس میں ناحق طور پر نہ کھا و ، مگریہ کہ باہمی رضامندی سے تجارت ہو، اور آپس میں خون نہ کرو، بیشک اللہ تم پر مبر بان ہے'

الى مضمون كورسول الله صلى الله عليه وسلم في بين خطبه جمة الوداع مين بيان فرمايا تفا:

ان دماء كم واموالكم واعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا الاهل بلغت اللهم فاشهد . (٢)

ترجمه: بلاشبرتمهاراخون،تمهارامال،اورتمهاری عز تیں،تم پرحرام ہیں،تمبارےاس مہینے میں تمہارے اس شہرکے اندر،تمہارے آج کے دن کی طرح ،خبردار کیامیں نے پہونچا دیا،اے اللہ پس تو گواہ رہ''

ید دومثالیں ایسی ہیں، جن میں اسلامی اور رومی قانون میں واقعۃ مماثلت پائی جاتی ہے، ان کے علاوہ کچھ مثالیں اور بھی دی جاتی ہیں، مگر سچے معنی میں وہاں مماثلت موجود نہیں ہے، کوئی نہ کوئی فرق ضرور ہے،۔

(۳) مثلاً مثلاً من بلوغ کومما ثلت کے نمونے کے طور پر پیش کیا گیا ہے، کہ رومی واسلامی وونوں قانونوں میں بلوغ کی عمر یکساں ہے، گر میں جہ نہیں ،اس لیے کہ اکثر اسلامی فراہب میں بلوغ کی عمر پیدرہ (۱۵) برس مانی گئی ہے، جبکہ رومی قانون میں لڑکے کی عمر بارہ (۱۲) برس ،اورلڑکی کی چودہ (۱۲) برس رکھی گئی ہے۔ (۳)

#### ابواب كى ترتيب مين يكسانيت

متشرقین کا ایک مہمل اعتراض یہ ہے کہ فقہ اسلامی اور بالحضوص فقہ حفی کے ابواب کی ترتیب میشنا کی قانونی ترتیب کے مطابق ہے، اور متشرقین کا دعویٰ ہے کہ میشنا خود رومی قوانین کا جربہ ہے، گویابالواسط فقہ اسلامی کی ترتیب رومی قانون سے لی گئی ہے، جواس بات کی دلیل ہے کہ فقہ اسلامی رومی قانون سے مستعارہے۔

مگریہ بالکل خلاف واقعہ بات ہے،رومی قوانین کی ترتیب اور فقداسلامی کی ترتیب میں بڑا فرق ہے،مثلاً رومی قوانین کی ترتیب ہیہے:

آ زادی،شهریت،خاندانی امور،ولایت

ں ثانی: وہ قوانین جن کا تعلق اشیاء ہے۔

اشياء كى تقسيم ، حصول ملكيت ، اورنقل ملكيت ، خلافت \_ (١)

ے میشنا کامفہوم ہے، دو ہری شریعت یا دوسری شریعت، اس لیے کہ حضرت مولیٰ علیہ السلام کی لائی ہوئی پانچے شریعتیں اس کتاب میں کمزور ذکر کی گئی ہیں، ادر حقیقت سے ہے کہ میشنا کی تالیف کا مقصد ان دفعات کی توضیح ہے جو حضرت موکیٰ علیہ السلام کی شریعت میں مجمل اور قابل توضیح وتشریح ستھے۔

بعد کے ادوار میں میشنا کی مبسوط شروح لکھی گئیں،اوراس کے شارحین فلسطینی اور بابلی یہودی نداہب سے بہت زیادہ متاکثر ہوئے،ان مبسوط شروح پرشار حین 'جیمارا'' کا اطلاق کرتے ہیں،اور' جیمارا'' اور' میشنا'' دونوں پر تلمو د کا اطلاق کرتے ہیں،اور' جیمارا'' اور تعمیل میں تلمو د کا اطلاق کرتے ہیں، اور تلمو د کا لفظی ترجمہ ہوگا،''اسرائیلی قانون و آ داب کی کتاب' تلمو د کی تحمیل ۲۰۰۰ء میں شراح نے کی اوراس شرح اوراصل' تلمو د' کا نام فلسطینی''تلمو د' رکھا۔

بابلی تلمو د' بیمهارا بابلی'' کی اضافی شکل ہے ، اسکی تکمیل مندے میں ہوئی اور فلسطینی تلمو د میں اگر کوئی ابہام ہوتو اس ابہام کو بابلی تلمو دسے دورکرتے ہیں۔ (اہمیۃ التعالیم الصہونیۃ ، تالیف بولس حنامسعد طبع <u>۱۹۲۹ء</u> بحوالہ۔ ماہی صفاحیدرآ بادخصوصی شارہ مضمون مولا ناصدرالحن ندوی:ص۳۵۱)

(۱) صفاخصوصی شاره: ۳۵۱، دارالعلوم بیل السلام حیدرا آباد

فقداسلامی کی کوئی کتاب الث کرد کھے لیجئے ،ان میں کمی میں کتاب کی بیز تیپ جیس ہے۔ اس طرح رومن لاء میں قوانین کے جارجھے کئے مین :

اول: قانون ملك: جوروم نسل ك شهريول ك لي مخصوص تعا-

دوم: قانون اقوام: جوبين ملكى اوربين الاقوامي تعلقات متعلق تما

سوم: قانون قدرت: بیمام اصول انصاف تھے جن کے تحت روم کے غیررومی نسل کے باشندوں کے معاملات طے کئے جاتے تھے۔

چہارم: قانون احکام عدالتی: بیرقاضوں کی وہ عدالتی تشریحات تھیں جن سے بعض نے قوانین کی تشکیل عمل میں آتی تھی ۔(۱)

فقہ اسلامی کے ابوا ب اس سے یکسر مختلف ہیں ،ادراس سے بہت زیادہ جامع ، ہمارے یہاں عام طور پرتر تنیب ریہ ہے:

(۱) عبادات: وه افعال جوبنده اورخداکے درمیان میں، مثلاً ارکان اربعه-

(۲) منا کیات: لیمن شخصی زندگی ہے متعلق احکام ، نکاح ، طلاق ، رضاعت ، نفقه، میراث ، وغیرہ

(۳) معاملات: دوآ دمیوں کے درمیان مالی لین دین وغیرہ سے تعلق احکام، بیج وشرا اجارہ، شرکت وغیرہ-

(١٨) اجمًا عي احكام: امارت وتضاء، جهاد، بين الاقوامي تعلقات كاحكام-

(۵)عقوبات: جرائم اورسزاؤں معلق احکام ومسائل۔

ظاہرہان دونوں قوانین کے مزاج اور ترتیب میں بہت زیادہ فرق ہے۔ (۲)

# ستابوں کے ناموں میں مماثلت

بلاشبہ ابتدائی فقہی کتابوں کے نام مثلاً مجموع، جامع، مدونہ، مبسوط، اصل، ام، حادی، CODE, COMPEDIDIUM, PANDECTS, PRINCIPLUS, INSTITUTES, CORPUSوغیرہ کے ہم معنی معلوم ہوتے ہیں الیکن ایک تو میکن ہے کہاس مفہوم کوادا کرنے کے لیے عرب مؤلفوں کے ذہن میں بینام خود ہی آئے ہوں ، کیوں کہ عربی میں ان کے کوئی اور نام ہو بھی نہیں سکتے ،اور دوسر ہے جسٹی نبین کی تدوینات بھی جو پورے قانونِ روما پرحادی ہیں،امام مالک ما امام محد شیبانی کی کتابوں سے جم یا تنوع میں کھے بہت بڑھے ہوئے نہیں ہیں، بلکہ عبادات کومقالے ے حذف بھی کردیں تو معاملات میں ایسے بہت ہے ابواب ان اسلامی کتابوں میں ملتے ہیں جن کا ذكر قانون روما مين بالكل تبين ہے، امام محركى كتاب المبسوط اگر يورى حصيب جائے تو دوڑير ه ہزار صفحات ہے کم میں نہ آئے گی ،مؤطا امام مالک کے مختلف ایڈیشن بھی خاصے بڑے ہیں ،اوریہ بالكل ابتدائي نقهي كتابيل بين ورنديانجوين صدى ججرى مين سرحسى في ام محرى كتاب كے خلاصدى جوشرح مبسوط کے نام ہے کھی وہ بری تقطیع کی پوری تمیں (۳۰) جلدوں میں حصیب سکی، ادر ہزار سالدارتقاء پرجسٹی نین نے پیاس (۵۰) ابواب کا جوڈ انجسٹ مرتب کرایا تنوع کی حدتک اس کا صرف سوسالہ ارتقاء پرقانون اسلام اچھی طرح مقابلہ کرسکتا ہے، بلکہ بہت ہے امور میں زیادہ مهذب اورموافق اخلاق ہیں۔(1)

# تحقیق کے پیانے جداجدا

یہاں ایک جیرت انگیز بات ریجی ہے کہ جولوگ بہت اصرار کے ساتھ اسلامی قانون کے رومی قانون کے رومی قانون کے رومی قانون سے متاثر ہونے کی بات کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کی است کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کی است کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کی است کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کی است کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کی است کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کی است کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کی بات کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کی بات کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کہ است کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کہ است کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کہ بھول ہوں کے دور کے دور کی تو است کرتے ہیں کہ است کرتے ہیں کہ است کرتے ہیں کہ دور کی تو است کرتے ہیں کہ بھول ہوں کے دور کی تو کہ بھول ہوں کے دور کی تو کہ کہ بھول ہوں کی بعد کرتے ہیں کہ دور کی تو کہ بھول ہوں کی بعد کرتے ہیں کہ دور کی تو کہ کے دور کی تو کہ کو کی بعد کرتے ہیں کہ دور کی تو کہ کی بعد کرتے ہیں کہ دور کی تو کہ کرتے ہیں کہ دور کی تو کہ کے دور کی تو کہ کہ دور کی تو کہ کرتے ہیں کہ کرتے ہیں کہ کرتے ہیں کہ کہ کرتے ہیں کہ کرتے ہیں کہ کرتے ہیں کہ کرتے ہوں کی کہ کرتے ہوں کرت

جن وجوہات ہے ردمی قانون کوافریسی قانون سے متاثر نہیں کہا جاسکتا انہی وجوہات کو اسلامی قانون کے لیےاستعال کیوں نہیں کیا جاتا ؟

ریتو چند مثالیں ہیں ، جن میں مماثلت ومشابہت ڈھونڈنے کی کوشش کی گئے ہے، گرمستشرقین نے ان تمام مسائل وقواعد کونظرا نداز کر دیا، جن میں دونوں قانونوں کے درمیان اختلا فات پائے جاتے ہیں، جبکہ واقعہ بیہ ہے کرمختلف فیہ مسائل کی تعداد متشابہ مسائل کے مقابلے میں بہت زیادہ ہے، گر جیرت ہے کہ باریک مشابہتیں ڈھونڈنے والوں کوموٹے اختلا فات نظرند آئے۔

حقیقت سے کہ اسلامی قانون ادرروی قانون کے مابین بنیادی اختلافات بہت ہیں،
دونوں کے ثقابلی مطالعے ہے اندازہ ہوتا ہے کہ عبادات (لیعنی توحید، نماز ،روزہ جج ،زکوۃ)
تعزیرات ، مالیات قرض وسود، وراشت، نکاح ، طلاق ،نسب، ضلع ،غلاموں کی آزادی ،عدل مسرک
ادر بین الاقوامی قانون وغیرہ میں کوئی مما ثلت نہیں ہے، لے دے کر پچھ حصد معاملات کارہ جاتا

ہے، ان میں کہیں کہیں مماثلت پائی جاتی ہے، لیکن اس کاسبر ومی قانون سے استفادہ نہیں بلکہ پچے فارجی اساب ہیں جن کی بنا پر بکسانیت پائی گئی ہے، جبیسا کہ گذشتہ مثالوں میں عرض کیا گیا۔

ذیل میں چند مثالیں پیش ہیں، جن سے اسلامی قانون اور رومی قانون کا باہمی اختلاف ظاہر ہوتا ہے۔

# قانون اسلامی اور قانون روماکے مابین اختلافی مسائل اختلافی مسائل

#### ایک منتشرق لکھتاہے:

(۱) میلینی (یونانی) ماحول میں تیج وشراء کوایک معاہد اُمالی سمجھا جاتا ہے، حالانکہ تمام اسلامی خدا ہب فقہ کا اجماع ہے، کہ دہ ایک معاہد اُم تراضی (آپس کی رضامندی کا معالمہ) ہے، مسلمانوں کا میر برجمان اس بنا پر نہیں کہ وہ اس بارے میں دوی تصورات کی طرف رجوع کرتے ہیں، مسلمانوں کا میر برجمان اس بنا پر کہ وہ معالمہ مالی اور معالمہ تراضی میں انتیاز بیدا کرتے ہیں، بلکہ اس کی بنیاد قرآنی اور معالمہ تابی کی بنیاد قرآنی ترسورہ نبر ہم آیت: (مورہ نبر ہم آیت: (مورہ نبر ہم آیت: ۲۹) جس میں 'تجاد ق عن تواضِ ''وارد ہوا ہے، یعنی تجارت آپس کی رضامندی ہے ہونی چاہئے۔

(۲) ای طرح جب عربوں نے بہت مختفر مدت میں بینرنطینی سلطنت کے اتنہائی زرخیز صوبوں پر قبضہ کیا، تو انہوں نے وہاں مال گردی کرنے (Hypothec) کا بڑارواح بایا، اگر چیکہ یہ چیز خود بہودیوں کے قانون مثنا میں ابوطیقی کے نام سے آگئی تھی، مگر معاشی زندگی میں اس کی اہمیت کے باوجودیہ نظریہ اس میں کا میاب نہ ہوسکا کہ اسلامی قانون میں سرایت کرسکے۔

(۳) ہمیلینی (بونانی) دنیا میں طویل المدت اجار ۂ اراضی بکثرت رائج تھا، گراس کو سلمانوں کے درمیان اپنی حقیقی جگہ حاصل کرنے کے لیے کئی صدیاں لگیس، پھر بھی تمام غدا ہب فقد نے اس کو جائز قرار نہیں دیا، اوراس عدم جواز کا باعث او تاف اور جا گیروں (اقطاع) کی کثرت تھی۔(۱)

<sup>(</sup>۱) تحريرات: نال لينو بشرقى قوانين جلد چهارم

#### (۴) قانون رومامین مفقو داحکام

فقداسلامی میں بعض ایسے قوانین ہیں، جن کاروی قانون میں سرے سے وجود نہیں ہے، مثلاً

(۱) نظام شفعہ: لیعن وہ حق جس میں کوئی شخص اپنی جائدا دفروخت کرے تو اس کوخرید
نظام شفعہ: لیعن وہ حق جس میں کوئی شخص اپنی جائدا دفروخت کرے تو اس کوخرید
نے کا اول استحقاق اس کے شریک یا پڑوی کو ہے، اگر اس کی اطلاع کے بغیر جائدا دفروخت کردے
تو شریک ادر پڑوی حق شفعہ کے لیے مقدمہ دائر کرسکتا ہے۔

(۳) حواله ٔ دین: لینی اپنا قرض خودادا کرنے کے بجائے کسی دوسرے شخص پراس کی رضا مندی ہے محمول کرنا کہاب بجائے میرے، پیٹھس میرا قرض ادا کرے گا۔

(۳) ہے بالوفا: لینی کسی شکی کواس طرح رہن رکھنا گویا کہ بالکل فروخت کروی گئی ہو، گر بالع کو دوبارہ خرید نے کا اختیار حاصل ہو، اسے ماہرین قانون نے بلخ اور بخارا میں مروجہ رسوم سے حاصل کیا تھا

- (۳) رضاعت کی بناپرشادی بیاه کی ممانعت \_
- (۵) وتف خیری لعنی کسی نیک کام کے لیے اوقا ف قائم کرناوغیرہ۔(۱)

#### (۵) اسلامی قانون میس مفقودا حکام:

ای طرح قانون روما میں بھی بعض ایسے احکام ملتے ہیں جو فقہ اسلامی میں موجود نہیں جیسے متبنی بنانے کا قانون ، عورت کی وصیت، باپ کا اپنی اولا دادران کے اموال کے بارے میں مخار مطلق ہوتا، یہاں تک کہ بعض حالات میں ان کی جا کداد فروخت کرنے کی بھی اجازت ہے، خواہ اولا وجس عمر کو بھی پہو نچ جائے، اور شو ہر کا اپنی بیوی پراختیار کامل رکھنا، یہاں تک کہ ضرورت کے وقت اس کوفروخت کرنے ، رہی رکھنے، اور با ہمی مصالحت کے طور پر کسی کے تن میں اس سے دستبردار

# (٢) احكام مين نوعى اختلاف

بعض قاعدے ایے بھی ہیں، جورومی اور اسلامی قانون دونوں جگہ پائے جاتے ہیں، مگران کی نوعیت اور احکام میں شدید اختلاف ہے، مثال کے طور پر۔

- (۱) نظام نکاح، که اسلام پس چار بیویاں بیک وقت مردایے نکاح پس رکھسکتا ہے، جبکہ روی قانون میں صرف ایک کی اجازت ہے۔
- (۲) شریعت اسلامیہ میں مہر تورت کاخل ہے، جوشو ہرادا کرتا ہے، اور رومی قانون میں مہر مرد کاخل ہے، جس کی ادائیگی عورت اور اس کے اقرباء کے ذمہ ہوتی ہے۔
- (۳) نظام طلاق بھی دونوں قانونوں میں موجود ہے، مگر شریعت اسلامیہ میں طلاق دینوں قانونوں میں موجود ہے، مگر شریعت اسلامیہ میں طلاق دینے کا اختیار صرف مردکو ہے، جبکہ روی قانون میں بیاختیار میاں بیوی دونوں کوحاصل ہے۔
- (س) نظام وراثت کا قانون بھی رومی آئین میں ملتا ہے گر شریعت اسلامیہ میں مردکو عورت ہے دوگنا حصہ ملتا ہے، جبکہ رومی قانون دونوں کو برابر حصہ دیتا ہے۔ (۲)

# (۷) رومی قانون اخلاقیات سے خالی

ای طرح ایک بڑا فرق ہے ہے کہ قانون روما، قانون اوراخلاق کے درمیان فرق کرتا ہے، اس کا دائر ہ عمل صرف قانونی امور ہیں، اخلاقی حدود میں اس کا کوئی دخل نہیں ہے، اس لیے کوئی مختص اگر قانون کے دائرے میں رہ کر، اپنے حق کا ناجائز استعال کرے تو وہ اگر چیکہ اخلاقی معیار نے فروتر ہوگا، لیکن اس کے باوجودرومی قانون اس کی گرفت نہیں کرسکتا، اور اس تقریق کا نتیجہ معیار سے فروتر ہوگا، لیکن اس کے باوجودرومی قانون اس کی گرفت نہیں کرسکتا، اور اس تقریق کا نتیجہ معیار سے خوص غیراخلاقی اور ناجائز طریق سے کہ اگرایک مدت تک کرتار ہے، اور اس

دورا وہ قانونی کرفت ہے محفوظ رہے، تو طول مدت کے باعث رومی عدالت اس کی گرفت نہیں کرسکتی، ایک طویل مدت گذر جانے کے بعداس کی مجر مانہ حیثیت میں تخفیف اوراس میں معاشر کے کہا تھا دی منفعیت جو پیدا ہوگئ ہے، اس کی وجہ سے وہ رومی قانون کی زوسے باہرنکل گیا، اوراب وہ اس غیر قانونی کام کوقانونی طور پرعلانیہ کرسکتا ہے۔(۱)

جب کہ فقہ اسلامی کے دائر ہے بیں قانونی اور اخلاقی دونوں قتم کے امور آتے ہیں، اخلاقی حدود تو ٹرنے والا بھی اسلامی عدالت میں مجرم قرار پاتا ہے، اور جوشخص اپنے قانونی حق کو غیراخلاقی اور ناجائز طور پر استعال کرتا ہے، وہ بھی قانون کی زدمیں آتا ہے، اسلام کے نزد میک کوئی بیراخلاتی اور ناجائز طور پر استعال کرتا ہے، وہ بھی قانون کی زدمیں آتا ہے، اسلام کے نزد میک کوئی باطل کا معملی شلسل کی وجہ ہے ت میں تبدیل نہیں ہوسکتا، بلکہ وہ بمیشہ باطل ہی رہے گا، اس لیے کہ فاہری قانون کی تیزنگاہ اس وقت بھی اس پر تھی، فاہری قانون کی تیزنگاہ اس وقت بھی اس پر تھی، اور جس وقت وہ قانون ظاہر کے سامنے اپنی برائت کا یقین دلار ہاتھا، اخلاقی عدالت میں اس وقت بھی اس کی حیثیت مجرم سے زیادہ نہتی۔

#### (٨) مدارِقانون میں اختلاف:

ایک بنیادی فرق می بھی ہے کہ فقہ اسلامی کی بنیاد وجی الی (کتاب وسنت) اور فراست ایمانی (اجماع وقیاس) پر ہے، جب کہ قانون روما کامدار عقل انسانی، رسم ور وایات ،عرف وعادات شاہی یا جمہوری قرار دادوں، قومی وساتیر، پارلیمانی تجاویز، اور چند ذبین و ماغوں کے تخیلات وتصورات پر ہے، اور اس کے نفاذ کے لیے ایک قوت قاہرہ ، یعنی فرمان شاہی، یاصدارتی اعلان ضروری ہے، اس کے بغیرکوئی قانون، قانون بیس بن سکتا۔

ما خذقانون کاردہ بنیادی اختلاف ہے، جس کی بناپر قانون روما بلکہ تمام دینوی قوانین کے لیے ایک قوت نافذہ ضروری ہے، اور رسم ورواج اور احساسات ونفسیات کے تغیر سے ان میں تغیر لیے ایک قوت نافذہ ضروری ہے، اور رسم ورواج اور احساسات ونفسیات کے تغیر سے ان میں تغیر

آنالازی ہے، بیوان اسلامی بذات خود قالون ہے، خواہ اے کوئی الے باندائے اس کے لیے کوئی قوت نافذہ ہو یانہ ہو، اوروہ ابدی اور لازی ہے، بھی اس بیر آخر بیس آسکا، وہ فالن کا نئات کا بنایا ہوا قانون ہے، جو ہردور کے احساسات ومقتضیات ہے بخو بی واقف ہے، اس لیے قانون اسلامی ایک لافانی اور ابدی قانون ہے، جو ہردور کی نفیات ومقتضیات کے لیے کیساں مفید ہے، اور سخت سے سخت حالات میں بھی اس کے بنیادی اصول میں ترمیم کی ضرورت نہیں پڑتی۔ مفید ہے، اور سخت سے سخت حالات میں بھی اس کے بنیادی اصول میں ترمیم کی ضرورت نہیں پڑتی۔

#### (٩) محدوديت اورآ فاقيت كااختلاف

روی اوراسلای قانونوں کے درمیان محدود بت اور آفاقیت کا بھی فرق ہے، شریعت اسلامیہ ادکام اوران کی تطبیقات دونوں لحاظ ہے عمومیت وآفاقیت کی حامل ہے، اس کے احکام کا دائر ہ، زندگی کے تمام شعبوں کو محیط ہے، خواہ بندہ اور خدا کے باہمی تعلق کا شعبہ ہو، یاانسانوں کے باہمی روابط کا باب، ہرنوع کے لیے فقہ اسلامی میں احکام موجود ہیں، ای طرح ان کی تطبیقات بھی عموم لیے ہوئے ہیں، تطبیقات سے مراد، قانون کی حکم انی اور افادیت کا دائرہ ہے، لیعن کہاں تک کے لوگ اس قانون بین، تطبیقات سے مراد، قانون کی حکم انی اور افادیت کا دائرہ ہے، ایعن کہاں تک کے لوگ اس قانون سے فاکدہ اٹھا سکتے ہے، اور ان براس کی پابندی لازم ہے، اسلامی قانون اپنے ملک کے تمام شہریوں کے لیے مفید اور نفع بخش احکام رکھتا ہے، اور تمام شہریوں کو اس سے پور اپور افاکدہ حاصل ہوتا ہے، خواہ وہملم ہو یا غیر مسلم ، اسی طرح اسلام بین الاقوامی قانون کا شعبہ بھی رکھتا ہے، اور ملکوں کی خارجہ یا لیسی ، اور ممالک کے با ہمی تعلقات میں بھی پوری رہنمائی کرتا ہے۔

اس کے مقابلے میں روی قانون ، دونوں لحاظ سے بہت پسماندہ ہے، اس کے احکام کا جہاں تک تعلق ہے تو وہ انسانی تعلقات ہے آگے ہیں ہے، وہ بھی انسانوں کے تمام روابط کو محیط نہیں ہے، بہ بلکہ بعض ایسے روابط بھی ہیں، جواند ہیرے میں رہ جاتے ہیں، ان کے بارے میں روی قانون کو کی رہنمائی نہیں کرتا۔۔۔۔۔۔ اور رہی تعلیقات کی بات تو روی قانون کواس حیثیت سے کی مراحل عبور کرنے پڑے ہیں، ابتدا اس کا دائرہ اثر صرف شہر وہ اے معزز لوگوں تک محدود تھا، اس کے بعد

آ ہستہ آ ہستہ اس کا دائر ہوستے ہوتار ہا، یہاں تک کہ نیسری صدی عیسوی کے اوائل میں بیرومی حکومت کے تمام آزاد شہریوں کے لیے داجب العمل ہوگیا، بیشاہ کرا کلا کاعبد تھا۔(۱) سے تمام آزاد شہریوں کے لیے داجب العمل ہوگیا، بیشاہ کرا کلا کاعبد تھا۔(۱)

ان اختلافات کی موجودگی میں جن کے چند نمونے پیش کئے گئے ، پیرکہنا کیوں کرمیج ہوگا کہ اسلامی قانون، قانون روماہے متاثر ہواہے۔

ع چنبت خاكراباعالم پاك

اسلامی اوررومی قوانین کے باہمی اختلافات کا یہاں احاطہ مشکل ہے، مگر جو پچھنمونے بھی پیش کئے گئے، ایک انصاف پیندانسان کے سیجھنے کے لیے کافی ہیں، کہ دونوں قوانین کے درمیان کوئی مناسبت نہیں، اور جولوگ مشابہت کا ڈ نکا پیٹتے ہیں، وہ صرت مخلطی پر ہیں۔

#### غور کے چھاور پہلو:

یہاں پرغورطلب بعض امور اور بھی ہیں، جن پرانصاف کے ساتھ غور کرنے کی ضرورت ہے۔

(۱) فقوعات اسلامی کے آغاز ہی پرمسلمانوں نے وقت واحد میں ایرانیوں اور رومیوں دونوں پر ایک ساتھ دیر کیا تھا، یہ کہنا کہ مفقوحوں میں صرف رومیوں دونوں پر ایک ساتھ حملہ کر کے دونوں کو ایک ساتھ دیر کیا تھا، یہ کہنا کہ مفقوحوں میں صرف رومیوں کا اثر فاتحوں پر پڑا، اور اپین سے چین تک اور آرمیدیا سے ہندوستان تک جودیگر مفقوح اقوام تھیں ان کے رسم ورواج کا کوئی اثر نہیں پڑا ہمض ترجیح بلامرن جے۔

(۲) قرآن نے صراحت کے ساتھ تھم دیا ہے کہ ذمی رعایا کوقانونی اور عدالتی خود مخاری حاصل ہے، اس پرعہد نبوی ہے ہی گمل شروع ہو گیا تھا، اور عثانی ترکوں تک باتی رہا، اس کا گریز نتیجہ مسلمانوں اور ذمیوں کے فظامہائے قانون کی ایک دوسرے سے جدائی اور باہم عمل ورد عمل سے علیحدگی رہی۔

(۳) منطق ،فلسفہ، جغرافیہ، طب اور اللہیات وغیرہ کے برخلاف فقہ میں کسی زمانے میں ہیں، جوقرآن یا میں معرب اصطلاحیں ہیں، جوقرآن یا حدیث کے الفاظ سے ماخوذ ہیں۔

(۳) قانون روما زمان قبل مسے ہی عبادات کومعاملات ہے الگ کر چکا تھا، اور دنیاوی معاملات کا قانون روما زمان قبل مسے ہوتا تھا، در دنیاوی معاملات کا قانون (۱) اشخاص (۲) اشیاء (۳) اور ضابطہ کے تین حصوں میں تقسیم ہوتا تھا، جب کہ اسلامی نقبہاء کی تمام کتابوں میں معاملات کے ساتھ عبادات بھی شامل ہیں، اور ترتیب بھی مختلف ہے، امام ابوحنیف کی ترتیب، عبادات، معاملات، اور جنایات، تین حصوں میں بٹی ہوئی ہے، جس میں قوانمین عمومی بینی دستور اوراحکام مملکت بھی شامل ہیں، اوران کی بیتر تیب، روی قانون کی جس میں قوانمین عمومی بینی دستور اوراحکام مملکت بھی شامل ہیں، اوران کی بیتر تیب، روی قانون کی ترتیب، روی قانون کی جس میں طور پر مختلف ہے۔

امام ما لک نے موطا میں ابواب کی جوتر تیب رکھی ہے، وہ امام ابوحنیفہ کی ترتیب سے مختلف ہے، اور عبادات ومعاملات سب خلط ملط ہیں۔

اس زمانے کے ایک نقیہ امام زید ابن علی کے مجموع الفقہ کی ایک الگ ترتیب تھی ، گووضویا فاز ہرایک کے یہاں سب سے مقدم ہے ، کیوں کہ حدیث میں اسے دین کاستون قرار دیا گیا ہے ،
ان مینوں ہم عصر فقہا ء کی تالیفوں میں ابواب کی ترتیب کا بے انتہاء اختلاف بتا تا ہے ، کہ ترتیب میں ہمی ان کے سامنے کوئی ہیرونی نمونہ نہیں تھا ، اور ہر کوئی اپنے ذہن سے اپنے لیے ایک خاکہ پسند کر دیا تھا ، امام شافعی اور مام احمد بن طنبل کا زمانہ نسبتاً بعد کا ہے ، اس لیے ان سے یہاں بحث کی ضرورت نہیں ، البتہ قابل ذکر ہیہے کہ دومی ترتیب کسی مجمی اسلامی فقیہ نے اختیار نہیں گی ۔ (۱)

(۵) قانون اسلامی اور قانون روما میں بنیادی فرق بھی کم نہیں ہے، دومی ہت پرست اور مشرک نتھے، تو مسلمان وحدت پرست، اور شرک کے مخالف، روما میں پدری سطوت معاشرتی نظام کی بنیاد تھی، (بوسٹ کامقدمہ انسٹی ٹیوٹ آف گا پوس ۱۱) عربول میں بیرچیز ندز مان مجاہلیت نظام کی بنیاد تھی، (بوسٹ کامقدمہ انسٹی ٹیوٹ آف گا پوس ۱۱) عربول میں بیرچیز ندز مان مجاہلیت

<sup>(</sup>۱) اسلامی قانون و اکثر حمیدالله بحواله چراغ راه: ۲۲۸

میں تھی نے ذمان اسلام میں، قانون رومااس قدر کیبر کا فقیر تھا، کہاس کی دل برداشتہ کرنے والی ضابطہ پرتی Tedious. Porm ALI Ties کہ ورنہ ہوسکی، مثال کے طور پرگایوس کے نبینا جدید (دوسری عیسوی) کے مجموعہ قانون میں تھم ہے کہا گرکوئی شخص اپنی درخواست میں انگور کی بیل کھے تو مقد مہ خارج ہوجائے گا، کیوں کہ قانون دواز دوالواح میں انگور کے درخت کی اصطلاح آئی ہے، (گایوس: جاارہ) مقدمہ بازی میں دعوے اور جواب وغیرہ میں الفاظ بلکہ حرکات تک نا قابل تیدیل سے۔ (ا)

(۲) خود جس چیز کوروی قانون کہا جاتا ہے، وہ بھی خالص رومی چیز نہیں ہے، بلکہ غیرقوموں سے نماس نے قدیم پست قواعد کو بدلنے پرآمادہ کیا، آخرافریقنہ سے تجارت پھرایشیائے کو چیٹ کے تعدن سے سمالیقہ شرقی اثرات کورفتہ رفتہ قانون روما میں رچانے اور اسے مہذب بنانے کا ماعث بنا۔ (۲)

ابتدامیں قانون روما قانون مراسم زہبی پر شمل تھا، اور دیوتا ہرانسانی معاطے میں دلچین لیتے سمجھے جاتے تھے، روی تا ہرہیں تا ہرہیں۔ ق،م، میں قانون دنیوی کو الگ کرکے اس کا تعلق کشوری انظامات سے کردیا گیا، چنانچی مجلس دہگانہ نے قانونِ دواز دہ الواح مرتب کیا، جس میں کار وبار نیز دستور مملکت کے متعلق احکام تھے، رفتہ رفتہ حکم انوں نے قانون سازی کے اختیارات حاصل کرلئے جب کہ اسلام میں پجاریوں کا نظام بھی آیا ہی نہیں، اور قرآن وحدیث کے خلاف قانون سازی کا بھی کسی کو اختیار ہی نہیں ملا، قانون روما میں نکاح اور غلامی کے متعلق جو اخلاق سوز اور ظالمانہ کا بھی کسی کو اختیار ہی نہیں ملا، قانون روما میں نکاح اور غلامی کے متعلق جو اخلاق سوز اور ظالمانہ احکام تھے ان کی اسلام میں بھی گئوائش نہیں رہی۔

(2) مؤرخین نے جس اہتمام سے میدذکر کیا ہے کہ عربوں نے دنیا کے دوسرے ممالک اوراقوم کو کیا فائد سے کیا کیا فائد سے کیا گیا فائد سے کیا گیا فائد سے کہ خودعر پول کو دوسری اقوام سے کیا کیا فائد سے اوراقوم کو کیا فائد ہے۔

(۱) یوسٹ: ۲۳، بحوالہ معنمون ڈاکٹر حمیداللہ جراغ راو: جار ۲۲۸

<sup>(</sup>٢) بوست ١٠٣٥ تا ١٠٣٥ نسائكلو بييريا آف موشل سائنس \_ بحواله جياغ راه: ٢٧٨

یہو نچے ہیں، مثلاً طب، فلکیات، نجوم، اور علوم فلسفہ وغیرہ بھین کسی نے بید کر نہیں کیا کہ مسلمانوں نے رومیوں سے ان کا قانون لیا ہو۔

(۸) ہمارے موقف کوفقہ اسلامی کے مطالعہ سے اور زیادہ تقویت پہو چیتی ہے، ہم ان میں مختلف ندا ہب اور متعدد آراء پاتے ہیں، اور ہر تھم کا سلسلہ کتاب دسنت، اجماع اور شریعت کے مقرر کردہ دیگر قواعد وضوابط سے ماتا ہے، کوئی تھم ایسانہیں ہے جس کے مضمون میں کوئی اور حوالہ ل سکے بھلا یہ کیوں کرممکن ہوسکتا ہے، کہ یہ قوانین رومی قانون سے اخذ کیا جائے، اور ماخذ پر ایسا پردہ وال دیا جائے کہ اس کا سراغ تک نمل سکے۔

## اعتدال ببندمستشرقين كااعتراف:

ای لیے اعتدال پندمستشرقین نے بیاعتراف کیا ہے کہ اسلامی قانون کی اپنی مستقل مثیت ہے، اس پررومی یادیگر قوانین سے متاثر ہونے کا دعویٰ بے بیوت اور بے بنیاد ہے۔
مشہور مستشرق جی ، ایچ ، بوکل نے فقہ اسلامی پررومی اثرات کے دعویٰ کو دلائل سے غلط فابت کرنے کے بعد بڑی وضاحت سے کھا ہے کہ:

'' فقہ اسلامی کی اپنی ایک مستقل ذاتی حثیت ہے، ادراس پر کوئی بھی بیرونی قانون اثر انداز نہیں ہوا۔'' (۱)

اطالوی مستشرق سی اے نال لینور قم طراز ہے:

"فقداسلامی برائے نام بھی رومی قانون سے متاثر نہیں ہوا۔" (۲)

متشرق شيول لكصتاب

"انسانیت کومحم سلی الله علیه وسلم کی طرف انتساب پرفخر کرنا جاہئے، کہ انہوں نے ناخواندہ مونے کے ہم اللہ یورپ اگر مونے کے باوجود آج سے چودہ سو (۱۳۰۰) سال پہلے دنیا کواپیا قانون دیا کہ ہم اہل یورپ اگر

<sup>(</sup>۱) معارف اعظم گذره مارچ: ۱۹۵۸ یخوالدصفا: ۳۵۸ (۲) چراغ راه: جمار ۱۹۵۸

دو ہزارسال کے بعد بھی ایبا قانون مرتب کرلیں توبہ ہماری سب سے بڑی معراج ہوگی۔'' ایک فرانسیسی ماہر قانون ڈاکٹرزیس کہتا ہے کہ:

ورجی وقت میں فقہ اسلامی کا مطالعہ کرتا ہوں تو جھے محسوں ہوتا ہے کہ فرانسیسی اوررومی قوانین میں سے جو کچھ بھی میں نے پڑھا ہے، وہ سب بھول چکا ہوں اور میں یقین کرتا ہوں کہ قانونِ اسلامی اور قانونِ روما کے درمیان کوئی علاقہ نہیں ہے، اور آخر کیوں کر ہو جب کہ ہمارے قانون اسلامی اور قانونِ روما کے درمیان کوئی علاقہ نہیں ہے، اور آخر کیوں کر ہو جب کہ ہمارے قانون کی بنیا دانسانی عقل پر ہے، اور قانون اسلامی کا تعلق خاص وی اللی ، اور سرچشمہ نبوت سے قانون کی بنیا دانسانی عقل پر ہے، اور قانون اسلامی کا تعلق خاص وی اللی ، اور سرچشمہ نبوت سے ہے، پھران دونوں کے مابین موافقت کیے ہوگئی ہے؟ دیگر با ہمی اختلافات اپنی جگہ ہیں۔'' (۱)

# قوانین عالم پرقانون الہی کے اثرات

اب آیئے بحث کے دوسرے حصہ کی طرف متوجہ ہوتے ہیں کد دنیا کے قوانین پراسلامی قانون کے کیا اثرات پڑے؟

اسلامی قانون اگرقانون الہی کا نام ہے، تو کہنا چاہئے کہاں معنی میں خود قانون رو ما قانون اسلامی ہے متاثر ہواہے، ہم ان مصنفین کوخرائ عقیدت پڑیں کرتے ہیں ، جنہوں نے استشر اتی فنے کے مقابے میں ہے واز بلند کی کہ اسلامی قانون کو قانون رومی ہے متاثر کہنے والے بینہ بھولیں کہ در حقیقت خود قانون روما، قانون الہی ہے متاثر ہواہے، اگر قانون اسلامی اپنی موجودہ شکل کے ماتھ، رومی قانون سازی کے وقت موجود نہ تھا، گروہ قانون الہی بہر حال موجود تھا، جوحضرت آدم کے عہدسے چلا آرہا ہے، اور جس کی تھیل بعد میں قانون اسلامی کی شکل میں ہوئی۔

اس لیے قانون روما کا قانون الہی ہے متاثر ہونا ایک قدرتی بات ہے،اس کے لیے شواہد موجود ہیں،گران کو بیجھنے کے لیے رومی قانون کا تاریخی پس منظر معلوم ہوناضر وری ہے۔

## قانون روما كا تارىيخى پسِ منظر

قانون روما ایک انسانی قانون ہے، اور دنیا کا سب سے پہلامجموعہ توانین ہے، ویسے تاریخی طور پر انسانی قانون کا آغاز یونان سے ہوتا ہے، گریونانی قانون میں اخلاق، سیاست اور معاملات، سب خلط ملط تھے، ان میں تمیز سب سے پہلے قانون رومانے پیدا کی، اور اخلاق کو خاری معاملات، سب خلط ملط تھے، ان میں تمیز سب سے پہلے قانون رومانے پیدا کی، اور اخلاق کو خاری کر کے صرف سلطنت اور امور عامہ کے احکام اس میں شامل کئے گئے، گریہ بات بھین ہے کہ روما کے ابتدائی قانون سازوں نے یونان کے آخری مقنین سے کانی مددلی ہے، اور روما کوعروج ہونان کے ابتدائی قانون سازوں نے یونان کے آخری مقنین سے کانی مددلی ہے، اور روما کوعروج ہونان

کے زوال کے بعد ہی میسر ہوا۔

روہا کے مجموعہ تو انین دواز دہ الواح سے پہلے وہاں کا کوئی با قاعدہ قانونی نظام نہ تھا، جو کچھ تھا نہ جی رسوم ور وایات پر مبنی تھا، ہرسال شہری معاملات ونزاعات کے تصفیے کے لیے نہ ہی کونسل کا ایک رکن مقرر کر دیاجا تا تھا، اور دی اپنی رائے سے نیسلے کرتا تھا، اور تمام معاملات کی تگرانی کرتا تھا۔

تقریباً ۸۸ – ۲۵ قبل می دس آدمیوں کی ایک سمینی نے باہمی صلاح دمشور سے سے "دوازوہ الواح" نام کا مجموعہ کا نون مرتب کیا جسے روما کے قانونی نظام میں بنیادی اہمیت حاصل ہے، اس مجموعہ میں معاملات وکاروبار اور مملکت کے انتظام وانصرام سے تعلق احکام تھے۔(۱)

اوراکشروہ رسم دروایات بھی شامل ہوگئے تھے، جو پہلے ہے رومیوں میں جاری تھے، اگر چہ امکانی حد تک اس کی کوشش کی گئی گئی گئی آفانون غربی بنیادوں سے الگ ہو کر خالص جمہوری خطوط پر مرتب کیا جائے، مگراس میں ان کوکامیا بی نہ ہو تکی ، اور نہ ہو سکتی تھی ، یہی وجہ تھی کہ اس قانون کے مرتب ہونے کے ایک صدی بعد تک غربی گروہوں کا اقتدار قائم رہا، اور وہ قانون کی تشریحات کے ذریعہ اس کی غربیت میں اضافہ کرتے رہے، جس کے نتیج میں وہ ایک غربی ، دیوانی اور اخلاقی احکام پر مشتمل قانون بن گیا تھا۔ (۲)

بعد کے زمانے میں ہم دیکھتے ہیں کہ حالات وضروریات کی مطابقت سے احکام کی تشریح
وقوضیح اور اجتہاد واستخراج کا کام غیر منظم طور پر جاری رہا، چنانچہ گایوں وغیرہ کے گئی مجموعوں کے
مرتب کئے جانے ، اور متعدد قانون سازمجلسوں کے قیام کا ذکر قانون کی تاریخ میں موجود ہے ، اس
طرح تدوین قانون کی کوشش رفتہ رفتہ ارتقائی مدارج کے کرتی رہی۔ (۳)

پھرتقریباً ایک ہزارسال بعد کے ۵۴ء میں جب شہنشاہ جسٹی نین تخت سلطنت پر فائز ہوا، تو اس نے قانون کی با قاعدہ مذوین کی طرف سب سے پہلے تو جہ کی ، چنانچے اس نے رائج شدہ قانون، اور

<sup>(</sup>۱) نظریهٔ سلطنت: ۱۲۰ انظریهٔ سلطنت: ۲۰

<sup>(</sup>٣) خصوصی قانون رو ما ۱۳۴۷، امام ابوحنیفه کی تدوین قانون اسلامی ۲۹:

مرتب شدہ مجموعوں کا مطالعہ کرنے کے بعد قانون کود وحصوں میں تقسیم کیا۔ (۱) قانون موضوعہ (۲) قانون غیر موضوعہ

قانون موضوعہ سے مرادوہ قوانین ہیں، جو مختلف قانون ساز اسمبلیوں نے مختلف وقتوں ہیں بنائے سے، اور قانون بنائے سے، اور قانون بنائے سے، اور قانون بنائے سے، اور قانون غیر موضوعہ سے مرادروم کے مجہدین اور مجسٹریٹوں کے فنادی اور اعلانات ہیں، جو حالات کی مناسبت سے مختلف وقتوں میں صادر ہوئے سے، اور قانونی حیثیت حاصل کر بچے سے کا ایک لاء جسٹی نمین نے قانون موضوعہ کی با قاعدہ تدوین کے لیے دس (۱۰) ذبین اشخاص پر شمنل ایک لاء کمیشن مقرر کیاا وراس کو بنیادی طور پردو ہدایتیں دیں۔

- (۱) قانون کے نام پر جوفضول چیزیں رائج ہوگئی ہیں، ان کو تر تیب سے الگ رکھا جائے۔
- (۲) قوانین میں جن مقامات پرتضاد ہواس کو ددر کرنے کی اور باہم مطابقت پیدا کرنے کی کوشش کی جائے۔

چنانچ کمیش نے ہدایت کے مطابق ایک سال کے عرصہ میں <u>۵۲۹ء میں اس کام کو پایئے تکمیل</u> تک پہو نچایا، اس کے بعد جسٹی نبین نے ملک میں جاری تمام قوانین واحکامات کومنسوخ کر کے اس نے مجموعے کو قانون موضوعہ کے طور پرنافذ کیا۔

اس کے ایک سال بعد دیمبر وسائے میں جسٹی نین نے ایک دوسری کمیٹی بنائی ،جس کے ذمہ قانون غیر موضوعہ کو بھی قانون غیر موضوعہ کو بھی مقصد بیتھا کہ قانون موضوعہ کی طرح قانون غیر موضوعہ کو بھی ایک ڈانجسٹ میں جمع کر دیا جائے ،گر بڑی پریشانی مجسٹریٹوں اور قاضوں کے اعلانات واحکام کے باہمی اختلافات کی وجہ سے ہوئی ، ان کے درمیان تطبق کی کوئی شکل نہ بنتی تھی ، چنانچہ اس پریشانی کو دورکرنے کے لیے جسٹی نین نے بذات خود پچاس (۵۰) نیسلے صادر کئے ، اس طرح یہ مجموعہ دیمبر کورورکرنے کے لیے جسٹی نین نے بذات خود پچاس (۵۰) نیسلے صادر کئے ، اس طرح یہ مجموعہ دیمبر کورورکرنے کے لیے جسٹی نین نے بذات خود پچاس (۵۰) نیسلے صادر کئے ، اس طرح یہ مجموعہ دیمبر کورورکر نے کے لیے جسٹی نین نے بذات خود پچاس (۵۰) نیسلے صادر کئے ، اس طرح یہ مجموعہ دیمبر کی سے مصل ہوکر ملک کا قانون قراریا یا۔

جسٹی نین نے ای سال گاہیں (Gaius) کی ایک قدیم کتاب قانون پرنظر فانی کراکے انسٹی ٹیوٹس (Insititutes) کے نام ہے اس کی ترتیب کرائی، گاہیں کی کتاب روی قانون کے سلطے میں بہت اہم تھی، اس میں قانون کے بنیا دی اصول بیان کے گئے تھے، وہ طلب کے لیے ب حدمغیر بھی جاتی تھی، اور ڈا بجسٹ کے مطالعہ میں بھی تمہید کا کام دیتی تھی، پھر بھی ہیں پہلے مجوء کو قانون پر جو وہ ہے میں کمل ہوا تھا، نظر فانی کرائی گئی، اور اس عرصے کے تمام اضافوں کواس میں قانون پر جو وہ ہے میں کمل ہوا تھا، نظر فانی کرائی گئی، اور اس عرصے کے تمام اضافوں کواس میں شامل کر کے وقت اور ضرورت کے لیاظ ہے کمل کیا گیا، اس عنے مجموعے کانام ''کوڈ کس ربی ٹی ٹائل برائی کیائی اس عنے مجموعے کانام ''کوڈ کس ربی ٹی ٹائل برائی کیائی اس عن بی تصریح کردی پرائی کیائی ہوا تھی گی، آئیس فرامین جدیدہ کی گئی کہ آئیدہ وضع قانون سے متعلق جو تجویز یں عمل میں لائی جا تمیں گی، آئیس فرامین جدیدہ کی طرح شائع کیا جائے، چنانچہ اس کے بعد شائع شدہ ایک سوسر (۱۵) ناولس (NOVELS) مول کیا باضابط شکل ٹیس دی گئی۔

غرض سات آٹھ سال کی مدت میں رومی قانون کا بیمجموعہ مرتب ہوا، جوآج کل رومی قانون کے بیا محرتب ہوا، جوآج کل رومی قانون کے نام سے موجود اور مشہور ہے، جسٹی نین کی بہی مختلف تالیفات ہیں، جن کو آیک تالیف مانا جاتا ہے، اس میں مندر جدذیل مجموعے شامل ہیں۔

- (۱) ۋائجسٹ
- (۲) انشی نیوٹ
- (٣) كودىمس دى فى تاكى پراكى كيلنونس
  - (س) ناولس (۱)

یمی وہ آخری مجموعہ کانون ہے،جس کورومن لاء کہاجاتا ہے، اس کے بارے میں تمام قانون دانوں کااتفاق ہے کہ بیہ اساس طور پر دواجزاء سے مرکب ہے، (۱) قانون فطرت، (۲) قانون مکی۔

<sup>(</sup>١) خصوصى قانون روما:٣٨٥ ٢٨

جوقانون ایک قوم اینے لیے بناتی ہے، وہ اس کا مکی قانون کہلاتا ہے، اور جوفطرت، تمام نوع انسانی کے لیے مقرر کرتی ہے، وہ قانون فطرت کا نام پاتا ہے، قانون کی کتابوں میں قانون فطرت کا نام پاتا ہے، قانون کی کتابوں میں قانون عام، فطرت کے اور کئی نام بھی ملتے ہیں، مثلاً قانون قدرت، قانون اللی، قانون عقل، قانون عام، قانون غیر مکتوبی، قانون بین الاقوامی وغیرہ۔(۱)

## قانون روما برقانون الہی کے اثرات

قانون روما کے اس تاریخی بس منظرے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ قانون روما، ابتداء سے

لے کر آخر تک باوجود کوشش کے فدھی اثرات سے نیج نہ سکا، اور قانون الہی سے ناگز برطور پر
مناثر ہوکر رہا، جس سے کسی انسانی قانون کوچارہ کارنہیں ہے، آغاز کے بارے میں ہم بتا چکے ہیں
کے دوما کو بونان کے زوال کے بعد عروج نصیب ہوا، مگر بیا یک حقیقت ہے کہ فوجی لحاظ سے غالب
سے ایوبی رومااد بی اور قانونی نقط منظر سے بونان کا خوشہ چیس رہا ہے۔

اس کے علاوہ حکماء اور ماہرین قانون کے بیانات ہے بھی اس کی تائید ہوتی ہے، کہ قانون کااصل مصدر قانون الہی ہے۔

#### ذیل میں چند حکماء کے اقوال ملاحظہ ہوں!

قانون خاص قواعد وضوابط مکتو بی پرمبنی ہے، اور قانون عام ایسے غیر مکتو بی احکام وقواعد پر مشتمل ہے جن کودنیا کے تمام انسان تسلیم کرتے ہیں۔

(۲) سسرو-اس میں شک نہیں کہ دنیا میں ایک سچا قانون ہے، جوہر جگہ مکساں پایاجا تا ہے، دنیا کی تمام قومیں ہرزمانے میں اس کی تابع رہی ہیں ،اورر ہیں گی ،اورکل انسانوں کا ہمیشہ ایک ہی حاکم وما لک ہے، وہ حاکم خداوند تعالیٰ ہے، جس نے اس قانون کومر تب کیااور ترقی دیتا رہےگا۔

(۳) گا بوس- دنیا کی ان تمام قوموں میں جن کے یہاں قوانین پھل ہے، قانون کی دوستمیں ہیں، ایک قتم کا قانون وہ ہے جوایک قوم اور ریاست کے لیے مخصوص سمجھا جاتا ہے، اور دوسری قتم کا قانون وہ ہے جوتمام لوگوں کے واسطے عام ہے، پہلا قانون ملکی کہلاتا ہے، کیوں کہاس کا تعلق ایک ریاست اور ملک سے ہوتا ہے، اور دوسرا جس جینشیم (JUSTENJIAN) کہلاتا ہے، کوں کہاناتا ہے، کیوں کہاناتا ہے، کیوں کہاناتا ہے، اور دوسرا جس جینشیم (سیاست کی تمام قومیں اس کے تابع ہوتی ہے، (یونان کی اصطلاح میں اس لفظ کا اطلاق تانون قدرت پر کیاجا تا تھا، اور اس سے فلسفیانہ اخلاقی قوانین مراد لئے جاتے ہے)

(٣) بحسلی نیین- قانون فطرت جس کوتمام قومیں مانتی ہیں،ادر جس کوخدا کی مثیبت

نے جاری کیا ہے ہمیشہ سے ہے اور ابدتک بلاتر میم وتبدیل ایک ہی طور پرنا فذر ہےگا۔(۱)

تاریخ سے بیہ بات بھی ثابت ہے کہ رواقعین کا مذکورہ اصول'' لیعنی فطرت کے مطابق زندگی گذارنا'' اہل روما کی سوسائٹی میں سرایت کر گیاتھا، خاص طور پر روما کے قانون داں اس سے بہت متاثر تھے، اور صدیوں وہ اس فلفے کے حامی رہے، ایسی صورت میں کیا عجب ہے کہ قانون فطرت ، یا قانون الہی رومی قانون کا ایک حصہ بن گیا ہو، یارومی قانون اس سے متاثر ہوا ہو۔

چنانچ جسٹی نمین نے تدوین قانون کے متعلق جواپنا پیغام نشر کیاتھا،اس میں اس نے کہاتھا '' کہ تمام قومیں جن میں قوانین اور مراسم پڑمل کارواج ہے وہ ایک حد تک اپنے مخصوص قوانین کی تالع ہوتی ہیں،اورایک حد تک فطری قوانین کی تالع ہوتی ہیں'' (۱)

ای طرح رو ما کے قانون دانوں میں یہ بات بھی عام طور پرمشہور ہے کہ رو ما کے مجسٹریٹوں کے اعلانات کی وجہ سے قانون الہی کا بڑا حصہ رومی قانون میں شامل ہو گیا ہے، انہی وجو ہات کی بنا پر عام طور پر ماہرین قانون کا خیال ہے کہ قانون رو ما کا آخری مجموعہ جس کوجسٹی نمین نے شائع کرایا تھا وہ دوا جزاء ہے مرکب ہے، (۱) قانون ملکی (۲) قانون فطرت۔ (۲)

یہاں یہ واضح کر دینا ضروری سمجھتا ہوں کہ قانون فطرت ہے آج کل کی اصطلاح میں قانون فطرت ہے آج کل کی اصطلاح میں قانون طبعی ہرگز مراد نہیں ہے، جنگی بنا پر نظام عالم کے افعال وٹر کات میں نظم وضا بطہ نظر آتا ہے، بلکہ وہ قانون اخلاق مراد ہے، جن پر فلسفہ یونان کی بنیادتھی، اور جس کے بارے میں ہمارادعویٰ ہے کہ وہ مسلسل صدائے الہی کی بازگشت کا ٹمرہ تھا، حتی کہ فلسفہ نے بھی یہیں، سے اصول اخذ کر کے اپنی بنیاد قائم کی تھی۔

چنانچیرقانون کی کتابوں میں عام طور پرلکھا ہوا ہے کہ جب فلسفۂ یونان کی شمع ایتھز میں گم ہوئی تورو مامیں اس کا آفتاب طلوع ہوا۔(۳)

فركوره بالاتفصيلات سے چندنتائج سامنے آتے ہیں:

- (۱) دنیامیں قانون کا نقطۂ آغاز مذہب و فطرت ہے۔
- (۲) دنیا کاسب سے پہلامجموعہ قوانین دواز دہ الواح بھی مذہب کے اثر سے محفوظ نین دوازدہ الواح بھی مذہب کے اثر سے محفوظ نیرہ سکا تھا۔
  - (٣) يونان نے فلسفہ اخلاقيات كے اصول مذہب سے ليے تھے۔
- (4) جسٹی نین کارومن لاء بھی مذہب سے فرار کی تمام کوششوں کے باد جود مذہب

كاثرات عنى ندسكا\_

ان نتائج کی روشن میں بیدوی کی اپن جگه درست ہے کدرومن لا ،اسلامی قانون (لیمنی قانون الہی) سے متاثر ہوا ہے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) ان مباحث كاماً خذ "جراح راه" پاكتان كا" اسلام قانون نمبر" ہے۔

# مغربی قوانین براسلامی قانون کے اثرات

آج قانون روماعملی طور پر موجود نہیں ہے، اس کے نظریات اور اساسی قواعد تاریخ کی کتابوں کی زینت بن گئے ہیں، اس لیے قانون روما کی اثر پذیری کی تفسیلات بتائی نہیں جاسکتیں، گرروی قانون کے زوال کے بعد بورپ ہیں جس قانون نے جنم لیا، اس کے بارے ہیں ہم کلیات کے علاوہ جزئیات کی روشنی میں بھی بیروی کا کر سکتے ہیں کہ مغربی قانون پر اسلامی قانون کے اثر ات پڑے ہیں، اگر چہ بحث کے اس پہلوکو مغربی قانون وانوں اور موز خین نے سرے نظرانداز کردیا ہے، البتہ بعض انصاف پیند محققین نے اس کا کھلے دل سے اعتراف کیا ہے، مثلاً مشہور مستشرق پروفیسر ڈیوڈ ڈی سانتی لائس (DAVID. D. SANTI LANCE)نے اپنی مشہور کتاب "THE LEGACY OF ISLAM" میں کھتے ہیں:

'' مربی قانون سے جو چیزیں اہل یورپ نے قطعی طور پر لی ہیں ،ان میں بعض قانونی ادارے ہیں، جیسے محدود شرکت اور بعض تجارتی قوانین کی اصطلاحات ، کین اگران کونظرانداز بھی کردیا جائے تو اس میں کوئی شبہ ہیں کہ عربی قانون کے بعض اعلیٰ معیاری اجزاء نے موجودہ یور پین تصورات کے نشووار تقاء میں مفید حصر لیا ہے،اور یہیں سے اس کی نفسیلت و برتری کا شوت ماتا ہے' (۱) ہم چاہتے ہیں کہ اس کے بارے میں کچھ تقائق پیش کئے جا کیں۔

مغربی قانون پرمشرقی قانون بالخصوص اسلامی قانون کے جواثرات پائے جاتے ہیں وہ مغربی قانون پرمشرقی قانون کے حاسکتے ہیں:

(۱) چراغ راه: ج ارا۱۹، بحوالدر سالدتر جمان القرآن ترجمه مولوي ابولعر خالدي

#### اسباب ومحركات

(الف) عرب آغاز اسلام ہے بھی پہلے بحروم کے ساطی ممالک میں بہتے تھ، ان ممالک میں بہتے تھ، ان ممالک میں قانون عامہ (UNIVERSAL LAW)رائج تھا، جن کی بنیادان تجارتی مراسم ممالک میں قانون عامہ کروم کے تاجروں کے درمیان جاری تھے، رومیوں نے جب ان ممالک کو فتح کیا تو ان کو وہاں کے عادات اور قانون عامہ ہے سابقہ پیش آیا، اور لازمی طور پردہ اس سے متاثر موسے ، رومی ماہرین قانون نے اس قانون کو بین الاقوامی قانون یا قانون فطرت کا نام دیا ہے، اس کے برخلاف وہ اس کے فانون یا سول لاء کہتے تھے۔

اس بین الاقوامی قانون سے رومی اسے متاثر ہوئے کہ بالآخریہ قانون روما کا ایک جزبن گیا، بیروت جوآج لبتان کا دارالسلطنت ہے، دورومی قانون کی تعلیم کامر کزبنا، متعدد رومی ماہرین قانون مثلاً بے پی نین ( PAPINI) اور ڈروکھی قانون مثلاً بے پی نین ( PAPINI) اور ڈروکھی DOROTHDE) اور دروکھی میں اچھارول ادا کیا۔

رومی قانون پرقانون اقوام کااٹر قوانین معاہدات میں بالکل نمایاں نظر آتا ہے، چنانچہ رومی قاضوں ادر مجسٹریٹوں نے اس قانون کو بہت سے معاملات میں استعمال کیا ، ادر اس کے ذریعہ انصاف تک پہونچنے کی کوشش کی ۔

(ب) اسلامی فتوحات کے بعد ایک مرتبہ پھرمشرق کامغرب سے رابطہ قائم ہوا، مسلم تاجروں کے اٹلی اور خصوصاً اسپین کے ذریعہ (جب کہ وہ عالم اسلام کا ایک صوبہ تھا) مغرب سے رابطے قائم ہوئے۔

صلیبی جنگوں نے بھی رومیوں برمسلمانوں کے اثرات کو بہت بڑھایا، ہم ان اثرات پر ذرا تفصیل سے نگاہ ڈالتے ہیں:

# اسلامی قانون کے آفاقی اصول وکلیات

اسلامی قانون کی بنیادی خصوصیات تین ہیں: جود نیا کے کسی قانون کے اندر پائی نہیں جاتیں۔
(۱) جامعیت (۲) ابدیت (۳) اورانسان کے فکری دہند بی ارتقاء ہے ہم آ ہنگی۔
اسلامی قانون اوراس کے نظریات کا سجیدہ مطالعہ ایک حقیقت پند جائزہ نگار کواسی نتیج
پر پہونچا تا ہے، اسلامی قانون کا ہر کلیہ اس کی بہترین مثال ہے، گرنمونے کے طور پر چندمثالیس ذکر
کی جاتی ہیں، جن میں ایک طرف یہ تینوں خصوصیات جھلکتی ہیں، اور دوسری طرف یہ بھی فابت ہوتا
کی جاتی ہیں، جن میں ایک طرف یہ تینوں خصوصیات جھلکتی ہیں، اور دوسری طرف یہ بھی فابت ہوتا
کی جاتی ہیں، جن میں ایک طرف یہ تینوں خطے میں بھی جوتوانین بنائے گئے ،ان پر اسلامی قانون
کی گہری چھا ہے پڑی۔

کی گہری چھا ہے پڑی۔

### اسلام كانظرية مساوات

اسلام اپنے یوم آغاز ہی ہے سل انسانی کے اندر پائی جانے والی تفریقات کا مخالف، اور نظریتے ساوات کا علمبر دار ہے، قرآن وحدیث کی متعدد نصوص میں تمام انسانوں کے درمیان مساوات کا علمبر دار ہے، قرآن وحدیث کی متعدد نصوص میں تمام انسانوں کے درمیان مساوات کا اعلان کیا گیاہے۔

يايها الناس اناخلقناكم من ذكر وانشى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله اتقاكم. (۱)

ترجمه: الوكواجم فيتم كوايكم داورايك عورت سے بنايا، اورتم مين ذاتيل اور

خاتدان پیدا کئے، تا کہ آپس کی پہچان ہو، ہلاشبہتم میں اللہ کے نز دیک بڑامعزز وہی ہے، جوتم میں سب سے زیاوہ متقی ہو۔

حضورا كرم عليه الصلل ؟ والسلام في فرمايا:

يايهاالناس الاان ربكم واحد الاان اباكم واحد الالافضل لعربي على عجمي الالافضل لاسود على احمر الابالتقوى. (۱)

تسرجمه: ایالوگواسنوابلاشبههارارب ایک ہے، سنوابیشک تمہارے باپ ایک ہیں، سنواکسی عربی کوکسی عجمی پر،اورکسی کالے کوکسی سرخ پر کوئی فضیلت حاصل نہیں ،موئے تقویٰ کی بنیاویر۔

الناس سواسية كاسنان المشط الواحد لافضل لعربي على عجمي الابالتقوئ. (٢)

تسرجمہ: تمام لوگ تنگھی کے دندانے کی طرح برابر ہیں ،کسی عربی کوکسی عجمی پرکوئی برتری حاصل نہیں ہے ،گرتقوی کی بنیادیر۔

ان الله قد اذهب عنكم عبية الجاهلية وفخرها بالآباء انما هو مؤمن تقى اوفاجر شقى الناس كلهم بنو آدم و آدم من تواب رواه الترمذي و ابو داؤد. (٣)

تسرجسه: بلاشبه الله نے تم سے جاہلیت کے غرور اور آبائی فخر کودور کر دیا ، یا تو وہ پا کہاز مؤمن ہو، یا بد کار فاجر، سار لے لوگ آ دم کی اولا دہیں ، اور آ دم ٹی سے تھے۔

ان مسلسل ہدایات و پیغامات کے ذریعہ اسلام نے اپنی حکومت کے تمام شہریوں کے درمیان ہرطرح کے امتیازات کا خاتمہ کیا، رنگ وسل ، ذات پات اورعلا قائیت کی تمام حد بندیاں اسلام نے توڑ ڈالیس، اور دنیا کوایک ابدی اور حقیقی مساوات کا درس دیا، جس کی گونج صدیوں بعد آج بھی عالم کے فضائے بسیط میں سنائی و سے دہی ہے۔

(۱) كنزالعمال:ج٣١٩٩٠:ج٣ر٩٩(٢)التشريع الجنائي الاسلامي:ج١٧٢(٣)مشكلوة شريف:١١٨٥ ١٨٥

واضح رہے کہ اسلام کا بینظریۂ مساوات ساجی دباؤ، یا طالات کے زیر اثر وجود میں نہیں آپاتھا، جیسا کہ بورپ میں مساوات کا نظر بیمسلسل انقلابات، اور بغاوتوں کے بتیج میں رونما ہوا،

بکہ اسلام نے ایسے ماحول میں بیمبتی دیا تھا، جب کہ کی اور قبائلی امتیازات کا ایک طوفان ہر پاتھا،
عرب جا بلیت کی تاریخ ، رنگ وسل ، مال و دولت ، جاہ و منزلت اور حسب ونسب کی تفریقات اور ان
کی بدولت جا ہلانہ فخر وغرور کی واستانوں سے لبر ہز ہے۔

ایسے خالف ماحول میں اسلام نے بینظریۂ مساوات پیش کیا، جس کی پشت پر بظاہر کوئی خارجی یا داخلی طاقت موجود نہ تھی، اسلام نے اپنے آغاز ہی میں ایسے احکام اور اصول دنیا کودیئے، خارجی یا داخلی طاقت موجود نہ تھی، اسلام نے اپنے آغاز ہی میں ایسے احکام اور اصول دنیا کودیئے، جوانسانی تاریخ کے کسی دور میں بھی فرسودہ نہ ہو کیس، اور قیامت تک آنے والی انسانیت ہر عہد میں ان کی ضرورت کیساں طور پرمحسوں کرے۔

اٹھارہویں صدی عیسوی کے اواخریا انبیبویں صدی عیسوی کے اوائل میں فرانسیسی انقلاب کے بعد مساوات کا جونظریہ یورپ نے پیش کیا، وہ کوئی نیا نظریہ بیس تھا، بلکہ اس سے گیارہ سو(۱۰۰)
سال قبل ہی اسلام اس کو پوری وضاحت کے ساتھ پیش کر چکاتھا، اور کہنا جا ہے کہ فرانس کا بینظریہ اسلامی قانون سے ما خوذ تھا۔

## عورت مردمساوات كانظريه

گریورپاس باب میں جس غلوادر افراط کا شکار ہواہے، وہ یورپ کی تاریخ کا افسوسناک
باب ہے، انسانی مساوات کے مفہوم میں بالبقین عورت مردمساوات بھی داخل ہے، اور اصولی طور پر
خود اسلام بھی عورت مرد مساوات کا قائل ہے، قرآن نے بوی وضاحت کے ساتھ مردوں اور
عورتوں کی ذمہ دار یوں اور حقوق کو مساوی قرار دیا ہے۔

ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف. (١)

ترجمه: اوردستور کے موافق عورتوں کا بھی ان مردول پرخت ہے، جبیما که مردول کامورتوں

يرفق ہے۔"

مراس مساوات کامفہوم سے لینا کہ عورت ہر کھا ظ سے مرد کی طرح ہے، سے بورپ کی تخت علامی ہے، عورت مرد کا نفسیاتی اور حیا تیاتی مطالعة طعی طور پر مساوات کے اس مفہوم کی فی کرتا ہے، وونوں الگ الگ صنف ہیں، دونوں کو ہر کھاظ سے مسادی قرار دینا ہر گر ممکن نہیں، دونوں پر ذمہ داریاں اور حقوق بالیقین برابر ہیں، مگر دونوں کی ذمہ داریوں اور حقوق کی نوعیت میں بڑا فرق ہ، داریاں اور حقوق کی نوعیت میں بڑا فرق ہ، ایک بادشاہ کی ذمہ داریاں من حیث الجنس خواہ گتی ہی متحد ایک بادشاہ کی ذمہ داریاں کی نوعیت میں بہت فرق ہے، ای طرح عورت خاتی امور، خاتدان کی تشکیل اور نسل جدید کی تعمیر کی پوری ذمہ دارہے، جب کہ مرد خارجی تمام امور، گھر مکان، رئین ہمن، نان نفق، اور دیگر حقوق کی اوا گئی کا ذمہ دارہے، جب کہ مرد خارجی تمام امور، گھر مکان، رئین ہمن، نان نفق، اور دیگر حقوق کی اوا گئی کا ذمہ دارہے، جب کہ مرد خارجی تمام امور، گھر مکان، رئین ہمن، نان نفق، اور دیگر حقوق کی اوا گئی کا ذمہ دارہے، پیغیر اسلام حضرت تحر مصطفیٰ صلی اللہ علیہ دسلم نے ذمہ داریوں کی تقسیم بہت ہی مناسب اور واضح انداز میں فرمادی ہے۔

الاكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته فالامام الذي على الناس راع وهومسئول عن رعيته والرجل راع على اهل بيته وهومسئول عن رعيته والمرأة راعية على بيت زوجها وولده وهى مسؤلة عنهم، متفق عليه. (١)

ترجمہ: "سنوائم میں سے ہرایک ذمددار ہے، اور ہرایک سے اس کی ذمدداری کے متعلق سوال بارے میں بوچھاجائے گا، پس امام لوگوں کا ذمددار ہے، اس سے اس کی ذمدداری کے متعلق سوال ہوگا، اور مردا پنے گھر اور اہل وعیال کا ذمددار ہے، اس سے اس کی ذمدداری کے بارے میں بوچھا جائے گا، اور عورت شوہر کے اندرون خانداور بچول کی گرال ہے، اس سے اس کی ذمدداری کے بارے میں سوال کما جائے گا، اور عورت شوہر کے اندرون خانداور بچول کی گرال ہے، اس سے اس کی ذمدداری کے بارے میں سوال کما جائے گا۔

مروبہت ساری کھا ظریے عورت کے مقابلے میں منصی برتری رکھتا ہے، وہ عورت اوراولا د (۱) مفکلو قرشر نف: ۳۲۱۰۳۲۰ کے تمام مصارف کا ذمہ دارا دراس کی عصمت کا محافظ ہے، یہی وجہ ہے کداسلام نے مرد کی میکونہ برتری کوتنگیم کیا ہے۔

وللرجال عليهن درجة . (١)

ترجمه: اورمردول كوعورتول پرفضيلت حاصل ہے۔

الرجال قوامون على النساء بمافضل الله بعضهم على بعضٍ وبما انفقوا من اموالهم. (٢)

ترجمہ: مردعورتوں پرحاکم ہیں،اس بناپر جواللہ نے ایک کودوسر نے پرفضیلت دی ہے، اوراس واسطے کہ انہوں نے اپنے مال خرچ کئے۔

مگریہ برتری جواسلام نے مردول کودی ہے، وہ محض اس بناپر کہان کی ذمہداریاں عورتوں کے مقابلے میں زیادہ ہیں، اوراس دنیا میں وہی شخص صاحب مقام ہوتا ہے، جو ذمہ داریاں زیادہ سے نیادہ اوراس دنیا میں۔

غرض انیسویں صدی عیسوی میں عورت مرد مساوات کی جوتر کید آتھی، وہ صدیوں پہلے اسلام پوری تفصیل کے ساتھ پیش کر چکاتھا، اورا یسے حالات میں پیش کیا تھا جب کر دنیا میں کہیں بھی عورت کوکوئی مقام حاصل نہ تھا، وہ جانو راوراستعالی اشیاء سے بھی کمتر مجھی جاتی تھی، بلکہ بعض قوموں میں آواس کو بدی کی جڑ قرار ویا گیا تھا، ایسے ناساز گار ماحول میں اسلام نے عورت کو بلند مقام دیا، اور زندگی کے میدان میں اس کومردوں کے دوش بدوش کھڑا کیا، جواسلام کے قرن اول سے زیادہ آتے کے ماحول کا نقاضا معلوم ہوتا ہے، سیاسلام کی ابدیت، جامعیت، اور ہردور کے حالات سے ہم آتے کے ماحول کا نقاضا معلوم ہوتا ہے، سیاسلام کی ابدیت، جامعیت، اور ہردور کے حالات سے ہم آتے کے ماحول کا نقاضا معلوم ہوتا ہے، سیاسلام کی ابدیت، جامعیت، اور ہردور کے حالات سے ہم آتے کے ماحول کا نقاضا معلوم ہوتا ہے، سیاسلام کی ابدیت، جامعیت، اور ہردور کے حالات سے ہم

#### (r)

## اسلام كانظرية آزادي

ادہام وخرافات اور سم وروایات میں جکڑی ہوئی انسانیت کو اسلام نے شخص آزادی کا خوبصورت نظریہ دیا، اس کوغیر فطری بند شوں سے نجات ولائی اور اس کی فطری صلاحیتوں کواجا گر کر کے سیح مقام پر استعال کیا، اسلام نے انسان کو فکرو ضمیر، ول و د ماغ، ند بہب وعقیدہ، اور زبان وبیان ہر طرح کی آزادی دی، اور ان قو توں کو بروئے کارلاکر ایک مثالی معاشرے کی تعمیر کا تھم دیا، ونیل میں ہم اسلام کی عطا کر دہ چند آزادیوں پر تھوڑی تفصیل سے نگاہ ڈالتے ہیں۔

# فكروخميري آزادي

اسلام نے اللہ الول کو فکروخیال کی آزادی دی، ساج میں رائ رسم وروایات کی پابند ہوں سے اس کور ہائی دلائی، اور اس کو ہرایی چیز کے قبول کرنے کا اختیار دیا، جوان کے وائرہ عقل میں آتی ہو، اور کسی الی چیز کے مانے پرمجبور نہ کیا، جوان کے حدود عقل سے باہر ہو، اسلام نے کا کتات میں خورو فکر کی وقوت دی، آفاق وانفس کے گہر مے مطالعہ کاسبق دیا، اور مطالعہ برائے مطالعہ بین، بلکہ عبرت وموعظت، تغییر وترتی، اور انسانیت کی تنظیم و تفکیل نوکی خاطر، بیہاں تک کہ اسلام نے جب انسان کو ایمان کی وجوت دی، اور نفر سے در کے کا تحکم دیا، تو اس کے لیے بھی عقل و فکر کا استعمال کرنے کو کہا، نظری اسالیب، اور عقلی استعمال کرنے کو کہا، نظری اسالیب، اور عقلی استعمال کرنے کو کہا، نظری اسالیب، اور عقلی کا مشاہدہ کرے، قرآن کا تکم دیا، تا کہ دہ آقاق وانفس کے پردے میں خالتی کا کتات کی عظمت و کبریائی کا مشاہدہ کرے، قرآن کی متعدد آبیات میں حق و باطل کی شناخت، خالتی کا کتات کی معرفت، اور نظر پے تو حید پرایقان حاصل کی متعدد آبیات میں حق و باطل کی شناخت، خالتی کا کتات کی معرفت، اور نظر پے تو حید پرایقان حاصل کی متعدد آبیات میں حق و باطل کی شناخت، خالتی کا کتات کی معرفت، اور نظر پے تو حید پرایقان حاصل کی متعدد آبیات میں حق و باطل کی شناخت، خالتی کا کتات کی معرفت، اور نظر پے تو حید پرایقان حاصل کی مشافر کے لیے کا کتات میں خور کرنے کی گئیت، مشائل

ان فى خلق السموات والارض واختلاف الليل والنهاروالفلك التى تجرى فى البحر بماينفع الناس وماانزل الله من السماء من ماء فاحيابه الارض بعد موتها، وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخربين السماء والارض لآياتٍ لقومٍ يعقلون. (۱)

ترجمہ: "بیشک آسمان دزمین کے بیدا کرنے میں، اور رات ودن کے بدلتے رہنے میں اور کشتیوں میں جو کہ دریا میں لے کرچلتی ہیں، لوگوں کے کام کی چیزیں ہیں، اور پانی میں جس کو اللہ نے آسمان سے اتارااس سے زمین کوزندہ کیا اس کے مرجانے کے بعد، اور اس میں سب قتم کے جانور پھیلا کے، اور ہواؤں کے بدلنے میں اور بادل میں جواس کے تھم کا تابعد ارہے، آسمان وزمین کے درمیان بیشک ان چیزوں میں تقاندوں کے لیے نشانیاں ہیں۔

قل انها اعظكم بواحدة ان تقوموا لله مثنى وفرادى ثم تتفكروا. (٢)

ترجمه: "آپ كهديج كهيس توتم كوايك هيحت كرتا بول كه الله كنام پرايك ايك اوردودوكرك ائه كه عربي محرفوركرو-"

اولم يتفكروا في انفسهم ماخلق الله السموات والارض ومابينهما الابالحق واجل مسمى . (٣)

ترجمہ: ''کیاوہ اپنے آپ میں دھیان نہیں کرتے کہ اللہ نے جوآ سان وزمین بنائے، اور جو پچھان کے پچ میں ہے سوٹھیک سادھ کراوروفت مقرر پر۔''

قل انظروا ماذا في السموات والارض. (٣)

قرجمه: "آپفرماد يجئ كدو كيموان چيزون كوجوآ سانون اورز مين مي سے-"

فلينظر الانسان مسم خيلق ، خيلق من ماءٍ دافق يخرج من بين المصلب

والترائب. (۵)

<sup>(</sup>۱) بقرة: ۱۲ (۲) سباء: ۲۱ (۳) دم: ۸ (۲۱) يوش: ۱۰۱ (۵) طارق: ۲

ترجمہ: "اب دیکھ لے آدمی کہ س چیز سے بنا ہے، بنا ہے ایک اچھلتے ہوئے پانی ہے، جو پیٹے اور جھاتی کے پچ سے نکلتا ہے۔"

افلا ينظرون الى الابل كيف خلقت والى السماء كيف رفعت والى الجبال كيف نصبت والى الارض كيف سطحت. (١)

ترجمہ: "بھلاکیانظر نہیں کرتے اونٹوں پر کہ کیسے بنائے گئے ہیں،اور آسان پر کہ کیسے اس کو بلند کیا گیا ہے، اور بہاڑوں پر کہ کیسے صاف اس کو بلند کیا گیا ہے، اور بہاڑوں پر کہ کیسے صاف بچھائی گئے ہیں، اور زمین پر کہ کیسے صاف بچھائی گئی ہے۔''

ان فی ذلك لذكری لمن كان له قلب اوالقی السمع و هو شهید. (۲)

قرجمه: "بینگاس مین سوچنے کی جگہ ہے، اس کوجس كے اندرول ہے، يا دھيان سے
كان لگائے۔"

ومايذكرالااولو الالباب. (٣)

ترجمه: اورصرف عقل والے ہی سمجھتے ہیں۔'

اس طرح کی بے شار آیات میں عقل وفکر کوم ہمیز لگائی گئے ہے، اور تذیر وتفکر کی وعوت وی گئی ہے، اور تذیر وتفکر کی وعوت وی گئی ہے، قرآن اس بارے میں اتنی تاکید کرتا ہے کہ جولوگ اپنی حقلوں اور صلاحیتوں کو استعمال نہیں کرتے ، اور محض رسم ورواج ، اور آبائی روایات کی پابندی کوسب پھے بھے ہیں، ان کووہ جانور، بہیں کرتے ، اور قرار دیتا ہے، اس لیے کہ انسان اور جانور میں عقل ہی ایک نقطہ امتیاز ہے۔ بلکہ اس سے بھی فروتر قرار دیتا ہے، اس لیے کہ انسان اور جانور میں عقل ہی ایک نقطہ امتیاز ہے۔

واذاقيل لهم اتبعوا ماانزل الله قالوا بل نتبع ماالفينا عليه آباء نا اولوكان آباؤ هم لا يعقلون شيئاً ولا يهتدون ،ومشل الذين كفروا كمثل الذي ينعق بمالا يسمع الادعاء ونداء صم بكم عمى فهم لا يعقلون. (٣)

قرجمہ:اور جب کوئی ان سے کے کہ اس حکم کی تابعداری کرو، جواللہ نے نازل کی ہے، تو

کہتے ہیں کہ ہرگز نہیں، بلکہ ہم تو تابعداری کریں گے اس کی جس پر ہم نے اپنے باپ دادوں کو دیکھتے ہیں کہ ہرگز نہیں، بلکہ ہم تو تابعداری کریں گے اس کی جس پر ہم نے اپنے ہوں، اوران دیکھتے ہوں، اورنہ سیدھی راہ جانتے ہوں، اوران کا فروں کی مثال الی ہے، جیسے کوئی شخص ایک چیز کو پکارے، جو پکھ نہ سے ، سوائے پکارنے اور چلانے کے، بہرے، کونگے ، اندھے ہیں، وہ پکھنیں سمجھتے۔

افلم يسير وافي الارض فتكون لهم قلوب يعقلون بها او آذان يسمعون بها فانها لاتعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور. (١)

ترجمہ: کیاز مین کی سیرنہیں کی کہان کے دل ہوتے جن ہے وہ سجھتے ، یا کان ہوتے جن سے وہ سجھتے ، یا کان ہوتے جن سے وہ سنتے ،سو بچھ آئکھیں اندھی نہیں ہوتیں ، بلکہ وہ دل اندھے ہوتے ہیں جوسیوں میں ہوتے ہیں۔

ولقدذرأن الجهنم كثيراً من الجن والانس لهم قلوب لايققهون بها ولهم اعين لايب صرون بها ولهم أخل اعين لايب صرون بها ولهم آذان لايسمعون بها اولفك كالانعام بل هم اصل اولفك هم الغافلون. (٢)

قرجمہ: اور دوزخ کے واسطے بہت ہے جن اور انسان پیدا کئے ہیں،ان کے پاس دل ہیں، جن سے سجھتے نہیں، آنکھیں ہیں جن سے دیکھتے نہیں، کان ہیں جن سے سنتے نہیں، وہ ایسے ہیں جیسے چویائے، بلکہ ان سے بھی زیادہ بے راہ، وہی لوگ غافل ہیں۔''

اس طرح کی متعدد نصوص میں عقل وفکر کے استعال کی ترغیب دی گئی ہے، اوران کومہمل چھوڑنے کی ندمت کی گئی ہے، یورپ میں آج چھوڑنے کی ندمت کی گئی ہے، یا قل وفکر کی آزادی سب سے اول اسلام نے دی، یورپ میں آج جوآزادی ضمیر کی بات سنائی دے رہی ہوہ اسلام کی دیکھا دیکھی ہے، اور وہ بھی منفی حالات کے روعمل میں، ورنہ یورپ کے کلیسا، اور شخص حکومتوں کی تاریخ اہل نظر سے پوشیدہ نہیں، جس میں فکرو ضمیر پر یا بندی، ایخ آخری حدود کو پہونچی ہوئی تھی۔

#### نرهبى آزادى

اسلام پہلا فدہب ہے،جس نے اپنے ملک کے شہر یوں کو فدہبی آ زادی دی،اور بداطان کیا کہ ہمل کے شہر یوں کو فدہبی آ زادی دی،اور بداطان کیا کہ ہمل کیا کہ ہرانسان فدہب کے معالمے میں آزاد ہے،اور بیض نظریاتی تقریبیار سی اعلان ندتھا، بلکہ ممل طور براس نظریے کی افادیت کے لیے اسلام نے دوطریقے افتیار کئے۔

(۱) لوگوں کو پابند کیا کہ وہ دوسرے نداہب کااحترام کریں، اور کس کے ذہبی خیالات پرطنز و تقید نہ کریں، اگر کوئی شخص ابنا کوئی مسلک اور ند ہب رکھتا ہے، تو اس کو بالجبر دوسرے ند بالات پرطنز و تقید نہ کرین اگر کوئی شخص ابنا کوئی مسلک اور ند ہب ابن اس حد تک اجازت دی، کہ ند ہب فہ میں داخل کرنے سے اسلام نے تی کے ساتھ منع کیا، بس اس حد تک اجازت دی، کہ ند ہب کی تبلیغ کی جاسکتی ہے، بشر طیکہ اس میں کوئی ابنا ند ہب جھوڑ کر دوسرا ند ہب اختیار کرلے تو کوئی جارحیت نہ ہو، اگر اس بحث کے نتیج میں کوئی ابنا ند ہب جھوڑ کر دوسرا ند ہب اختیار کرلے تو کوئی متعدد مضا کقہ نہیں ورنہ زیردی کی کوئی غرب میں داخل کرنے کی اجازت نہیں ہے، قرآن کی متعدد آیات میں بڑی وضاحت کے ساتھ ند ہجی آزادی کا تصور ملتا ہے، مثل :

لااكراه في الدين. (١)

ترجمه: دین کے معاملے میں کوئی زورز بردی نہیں ہے۔

ولموشاء ربك لآمن من في الارض كلهم جميعاً افانت تكره الناس حتى الكونوا مومنين. (٢)

تسرجسه: ادراگرآپ کاپروردگار چاہتا تو زمین کے سارے لوگ ایمان لے آتے ، کیا بھرآپ لوگوں کو مجور کریں گے کہ وہ مسلمان ہو جائیں۔

فذكرانما انت مذكر لست عليهم بمصيطر. (٣)

ترجمه: سوآپ مجمائے جائیں،آپ کا کام تو یہی مجمانا ہے،آپ ان پرداروغ نیس میں۔

و ماعلی الرسول الاالبلاغ المبین. (۱) توجمه: اور رسول کے ذمہ صرف واضح طور پر پہو نچا دینا ہے۔

(۲) دوسری طرف خود اصحاب ند جب کواپ ند جبی شعائر کی حفاظت کا تھم دیا گیا،
اوراس کے لیے کوئی سلبی موقف اختیار کئے بغیر ہرطریق تحفظ کے اپنانے کی اجازت دی گئی، یہاں

تک کہ اگر کسی جگہ اپنے ند جب کی حفاظت ممکن نہ ہو، تو وہاں سے ہجرت کرنے کی تاکید کی گئی،
اور جولوگ سخت حالات میں گھرے رہنے کے باوجود ند جب کی حفاظت کے لیے ہجرت نہیں کرتے
،ان کی سخت ندمت کی گئی، الایہ کہ کسی کے اندر ہجرت کی طاقت نہ ہو، تو پھراسلام اس کو معذور
قرار دیتا ہے، قرآن کی درج ذیل آیات اس دوسری حکمت عملی کو ثابت کررہی ہیں۔

ان الذين توفاهم الملائكة ظالمي انفسهم قالوا فيم كنتم قالوا كنا مستضعفين في الارض قالوا ألم تكن ارض الله واسعة فتهاجروا فيها فاولئك مأواهم جهنم وساء ت مصيرا، الاالمستضعفين من الرجال والنساء والولدان لايستطيعون حيلة ولايهتدون سبيلاً فاولئك عسى الله ان يعفوا عنهم وكان الله عفواً غفوراً. (٢)

ترجمہ: بیشک وہ لوگ جن کی جان فرضتے اس حالت میں نکا لتے ہیں، کہ وہ اپنے آپ

پخودظلم کرتے ہوتے ہیں، ان سے فرضتے پوچھتے ہیں کہ تم کس حال میں سے؟ وہ کہتے ہیں کہ ہم اس

ملک میں بے بس تھے، فرضتے کہتے ہیں، کہ کیااللہ کی زمین کشادہ نہ تھی، کہ وطن چھوڑ کر وہاں چلے

جاتے، پس ایسوں کا ٹھکا نہ دوز خ ہے، اور وہ بہت بری جگہ جا پہو نچے، مگر مردوں، عورتوں اور بچوں

میں سے جو واقعی بے بس ہیں، جوکوئی تدبیر نہیں کر سکتے، اور نہ کہیں کا راستہ جانتے ہیں، تو ایسوں کو

امید ہے کہ اللہ معاف کردے، اور اللہ معاف کرنے والا، بخشنے والا ہے۔

ای زہبی آزادی کا نتیجے تھا کہ اسلام ممالک کے تمام شہری زہبی کھاظ سے اپنے آپ کوآزاد

سمجھتے تھے، غیر مسلموں کو بھی اپنی عباد نگاہیں، اور اسکول قائم کرنے کی اجازت ہوتی تھی، اسلامی ممالک میں فرقہ وارانہ فسادات کا کوئی تصور ہی نہیں تھا، اس لیے کہ اسلام جارحیت کے خلاف ہے، اسلامی حکمرانی کی ہزار سالہ تاریخ اس کی بہترین مثال ہے، موجودہ مسلم ممالک بھی اس باب میں بہت غنیمت ہیں۔
بہت غنیمت ہیں۔

آئے کے مغربی دور میں نہ ہی آزادی کی جوتر کی اٹھی، وہ دراصل اسلام کی تقلید میں اٹھی،
اگرچہ پورپ کومنفی حالات کے ردعمل میں اسلام کا سہار الینا پڑا، گردیریا سویر اسلام سے کسی انسانی عہد کو چارہ کا رنہیں ہے، گراس مغربی تہذیبی آزادی کے دور میں بھی فرقہ وارانہ فسادات اور مذہبی تعضیات کی جوخوفناک فضا بنی ہوئی ہے اس کو دیکھتے ہوئے مغرب کا عہد کلیسا ہی غنیمت معلوم ہوتا ہے۔

#### زبان وبیان کی آزادی

اسلام نے اپنے ملک کے شہریوں کو دوسری آزادیوں کے ساتھ زبان وبیان کی آزادی بھی دی، اور ہرانسان کو اخلاقی حدود میں رہتے ہوئے، اپنے مافی الضمیر کے اظہار کی اجازت دی، ایک آدمی جس چیز کواچھا سمجھتا ہے، وہ اس کے اظہار کا بھی اختیار رکھتا ہے، اور جس کو ناپسند کرتا ہے وہ بھی ظاہر کرسکتا ہے، اسلام کہتا ہے کہ ایک باضمیر انسان جب اخلاقی اور شرعی حدود کے خلاف کوئی کام دکھھے تو فور آس پر مکیر کرے، خاموش نہ رہے، قرآن وحدیث کی بہت سی نصوص میں یہ صفحون وار دہوا ہے۔

ولتكن منكم امة يدعون الى الخير ويامرون بالمعروف وينهون عن المنكر. (١)

ترجمه:اورچائے كتم من ايك الى جماعت رہے جو بھلائى كى دعوت دے،اور نيكى كا

تھم کرے اور برائی ہے روکے۔

المذين ان مكناهم في الارض اقاموالصلواة و آتو االزكاة و امروا بالمعروف ونهوا عن المنكر. (١)

قرجمہ: ایسے لوگ کہ اگر ہم ان کوز مین میں طافت دیں جونماز قائم کریں گے،اورز کو ق دیں گے،اور نیکی کا حکم دیں گے،اور برائی سے روکیس گے۔

اورحضور صلى الله عليه وسلم في فرمايا:

من رأى منكم منكراً فليغيره بيده فان لم يستطع فبلسانه، فان لم يستطع فبلسانه، فان لم يستطع فبلسانه، فان لم يستطع فبقلبه و ذلك اضعف الايمان ، رواه مسلم. (٢)

ترجمہ: جو شخص تم میں سے کوئی برائی دیکھے، تواس کواپنے ہاتھ سے دو کے، پس اگر ہاتھ سے روکنے کی طاقت نہ ہو، تو زبان سے روکے، ورنہ دل میں برا جانے، اور بیرایمان کا سب سے کمزور درجہ ہے۔

افضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر ، رواه احمد والنسائي والبيهقي. (٣)

ترجمه: سب سے براجهاد کس ظالم باوشاه کے پاس حق بات کہنا ہے۔

سيد الشهداء حمز قابن عبدالمطلب ورجل قام الى امام جائر فامره و نهاه فقتله. (٣)

ترجمه: حضور فرمایا که تمام شهداء کے سردار حضرت جزہ ہیں، اور وہ محف بھی ہے جس نے ایک ظالم بادشاہ کے پاس اٹھ کرامر بالمعروف اور نہی عن المنکر کا فریضہ ادا کیا، اور اس کی پاداش میں قبل کیا گیا۔

(٣)مشكواة شريف:٣٢٢

(٢)مشكواة: ٣٦٤

(۱)حج: ۱ کا

ان تمام نصوص میں نصرف زبان وبیان کی کمل آزادی دی گئی ہے، بلک اگر کوئی شخص کی چیز کوغلط دیکھ رہا ہے، تواس پرلازم ہے کہ اس پر نگیر کرے، اس سے بڑھ کرآزادی گفتار کیا ہو کی ہے؟ .....البتہ اسلام الی آزادی سے ضرور روکتا ہے، جس سے اخلاق وآزاب کے حدود متاثر ہوتے ہوں، یافظام المن درہم برہم ہوتا ہو، یاکسی کی ذاتیات یا فدجب پر یلخار ہوتی ہو، زبان وقلم کی الی بوئے میں نہ مطلوب ہے، اور نہ اس کی اجازت ہے، اسلام الی باطل میں نہ مطلوب ہے، اور نہ اس کی اجازت ہے، اسلام طور پر کہ کوئی فتند پر یا نہ ہو، درج ذبل آیات میں ان حدود ار بعد کی کیسی حکمت آمیز تعلیم دی گئی ہے۔ طور پر کہ کوئی فتند پر یا نہ ہو، درج ذبل آیات میں ان حدود ار بعد کی کیسی حکمت آمیز تعلیم دی گئی ہے۔ ادم اللہ علی سبیل ربک بالحکمة و الموعظة المحسنة و جادلهم بالتی هی احسن. (۱)

ترجمه: اپزرب کے داستے کی طرف حکمت اور بھلی نفیحت کے ذریعے بلائے، اور ان پر ججت ثابت سیجئے، ایسے طریقے پر جوبہتر ہو۔

خذ العفو وامربالعرف واعرض عن الجاهلين. (٢)

ترجمه: درگذركى عادت بنائي، اور نيكى كاحكم ديجيد، اور جابلول سے الگ رئے۔ واذا خاطبهم الجاهلون قالواسلاماً. (٣)

ترجمہ: اور جب ان سے بے بچھلوگ بات کرنے لگیں تو کہیں صاحب سلامت۔ ولانسبو الذین یدعون من دون الله فیسبوا الله عدواً بغیر علم. (۴) ترجمہ: اور تم لوگ ان کو برانہ کہو، جن کی بیریستش کرتے ہیں، پھروہ بغیر سمجھے ہو جھے بے ادبی کے ساتھ اللہ کو برا کہ کیگیں گے۔

> لا يحب الله الجهر بالسوء من القول الامن ظلم. (۵) ترجمه: الله كوكى كى برى بات كاظا بركرنا پنزېيس ، گرجس پرظم بوا بور

و لاتجادلوا اهل الكتاب الابالتي هي احسن الاالذين ظلموا منهم. (١)

ترجه اورائل كتاب عي به المرائل كتاب عي به المراس طرح عي جوبهتر مو، مرجوان مي به انساف بي -

انسانی تاریخ کے طویل ترین تجربات کے بعد دوسم کے نظریے سامنے آئے ہیں:

(۱) ایک وہ ہے جوانسان کو پوری آزادی رائے دینے کا حامی ہے، اوراس کے لیے
کوئی حدود وقیو دمقرر نہیں کرتا، اس کا لازمی نتیجہ فرقہ واریت، تشدد، انتشار، انقلاب، نظام امن کی
برجمی اور حکومت کا عدم استحکام ہے۔

(۲) دوسرانظریه وه بے ، جو آزادی رائے پرپابندی عائد کرتا ہے، اور حکومت کے مزاج کے خلاف ہرشم کی گفتگو کو خلاف قانون قرار دیتا ہے، مگراس سے مسئلہ خل نہیں ہوتا ، اس میں انسان کا قلب و خمیر سمٹ کررہ جاتا ہے، صالح عناصر کی رائے اور خدمات سے حکومت کو کوئی فائدہ نہیں پہو نجتا، نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اندراندر بغاوت کا لاوا پکتار ہتا ہے، اوراجا تک جب وہ پھٹتا ہے تو ایک بھیا تک انقلاب کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے۔

ان دونوں کے بین بین اسلام کانظریہ آزادی ہے، جورائے کی آزادی بھی دیتا ہے، اوراس کے اظہار کے لیے بچھاخلاقی آ داب، اورانظامی اصول وحدود بھی مقرر کرتا ہے، جس سے ضمیر کی آزادی کا فقدان نہ ہو، اور کوئی بدائنی بھی رونمانہ ہو۔

واضح رہے کہ اسلام نے جس ماحول میں بیر مختلف شم کی آزادیاں دی تھیں، وہ ماحول کوئی
الیا نہ تھا، جوآزادی کے نظریے کے لیے قبل سے سازگار رہا ہو، بلکداس وقت دولت وافتداراور
طافت وقوت کا نام دانشمندی تھا، کمزوروں کواجازت نہ تھی کہوہ بڑے لوگوں کے نیچ کوئی رائے دیں،
وہ ہرصورت میں طافت والوں کے احکام کے پابند تھے، خودمسلمانوں کو آغاز اسلام میں جن مصائب
سے دوجار ہونا پڑا، وہ کسی بھی قتم کی آزادی کی فئی کرتے ہیں، اس دفت صرف عرب ہی نہیں پوری دنیا

ای شم کی گفتن کی شکارتھی ،اورنظریۂ تریت کے لیے سی قوم میں کوئی جگدنہ تھی۔

مگراسلام نے عالمی حالات کی پرواہ کئے بغیر دنیا کونظریۂ آ زادی دیا، تا کہ انسان کی فکری سطح بلند ہو، اس کی پنہاں صلاحیتوں کو امجرنے ادراجا گر ہونے کے مواقع فراہم ہوں، اور دنیا فکر ونظر، اور علم فن کے وہ کرشے دیکھے، جن سے ماضی کے انسان کا تصور خالی تھا۔

اسلام کے نظریۃ آزادی کے گیارہ سو(۱۱۰۰) سال کے بعد یورپ کوہوش آیا اور منفی حالات کی مسلسل گردشوں کے بعد اٹھارہویں صدی عیسوی کے اواخریا انیسویں صدی کے اوائل میں اس کے بعد اٹھارہویں صدی عیسوی کے اواخریا انیسویں صدی کے اوائل میں اس نے بھی نظریۃ آزادی کو تنظیم کرلیا، گرسخت حیرت ہوتی ہے جب ہم پچھلوگوں کی زبان سے سنتے ہیں کہ یورپ نظریۃ آزادی کا پہلاملم بردارہے، بیتاریخ کا اتابر اجھوٹ ہے جس کی مثال کم ملتی ہے۔

#### (m)

# اسلام كانظرية شوري

اسلام دنیا کا پہلا قانون ہے جس نے انسانی اجتماعیت کے لیے نظریۂ شور کی پیش کیا کہ انسان کا ہراجتما کی کام باجمی مشورے سے ہونا چاہئے۔

وامرهم شورئ بينهم. (۱)

ترجمه: اوران كاكام بالهميمشورے يهوتا ہے-"

وشاورهم في الامر. (r)

ترجمه: اورمعاملات مل ان عمشوره كيجة "

اسلام نے یہ نظریہ اس وقت پیش کیا تھا، جب کہ عرب اس کا تصور بھی نہیں کر سکتے تھے، عربوں کی اخلاقی ، اقتصادی ، اور سیاسی زبوں حالی کو کیھتے ہوئے یہ ہر گرنہیں کہا جاسکتا کہ اسلام نے یہ نظریہ حالات سے متاثر ہو کر پیش کیا تھا، بلکہ اس نے یہ نظریہ انسان کے فکری ، اور تہذیبی ارتقاء کے لیے و نیا کو دیا تھا، اس لیے کہ جو نظام حکومت اجتماعی مشورے سے چلتا ہے ، اس میں پوری قوم کی فرائندگی ہوتی ہے، قوم کے احساسات کا خلاصہ سامنے آجا تا ہے ، تمام لوگوں کی آراء سے فاکدہ اللہ نے کا موقعہ ملتا ہے ، اور پوری قوم کی فکری تائیہ کے بعد کسی قانون کونا فذکر نا آسان ہوتا ہے ، اور اس میں زیادہ طافت استعال کرنے کی ضرورت نہیں ہوتی ۔

یمی سب بنیادی نوائد ومصالح ہیں، جن کی بناپراسلام نے شورائی نظام کانقشہ پیش کیا، گرشورائی نظام سے حاصل ہونے والی آزادی رائے کے نتیج میں جوخطرات پیدا ہوسکتے تھے،

<sup>(</sup>١) الثوري: ٣٨ (٢) آل عران: ١٥٩

ان کی پیش بندی کے لیے اسلام نے ایس حکمت عملی اختیار کی ،جس سے امکانی خطرات کاانسداد ہوجا تا ہے۔

مثلاً شورائی نظام میں اختلاف رائے قدرتی امر ہے، اس اختلاف رائے کے وقت اصولی طور پرقوت رائے کے مطابق اور بالعوم کثرت رائے پر فیصلہ کیا جاتا ہے، فیصلہ کے بعد سب نے زیادہ خطرہ اس اقلیت سے ہوتا ہے، جس کی رائے مجلس شور کی بیاپارلیا منٹ میں مانی نہیں جاسکی، گراسلام نے اپنے ارکانِ شور کی کو یتلقین کی، کہ فیصلہ سے قبل خواہ گتی ہی آزادی کے ساتھ کو کی اپنی رائے کا اظہار کرے، مگر فیصلہ کے بعد سب سے پہلے اس کا خیر مقدم اقلیت ہی کو کرنا چا ہے، فیصلہ کے بعد مجموعی اپنی رائے پر اصرار کرنا، اسلامی قانون کی روسے قطعی طور پر درست نہیں، کسی انسان کا مشورہ محض مشورہ ہے، وہ کو کی فیصلہ نہیں کہ اس کو ماناہی لازم ہو، فیصلے ہمیشہ ارکان شوری کے مجموعی احساس کے مطابق ہوتا ہے۔

چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عملی طور پراس اصول کوخود بھی اختیار کیا،اور دوسر سے صحابہ کوبھی اس کا پابند کیا، مثال کے طور پرغز وہ احد کے موقعہ پرآپ نے مسلمانوں کوجع کر کے مشورہ کیا کہ آیا جنگ مدینہ سے باہر نکل کرلڑی جائے، یامدینہ کے اندررہ ؟ حضور کی ذاتی رائے مدینہ کے اندر قلعہ بند ہوکر جنگ لڑنے کی تھی ، تا کہ کفار سے سامنا ہوتو مسلمان آمنے سامنے جنگ کریں، اور وقعی ملمان آمنے سامنے جنگ کریں، اور وقعی مکانات کی چھتوں سے بلخار کریں، حضور کی رائے سے عبداللہ ابن ابی اور اس کے ساتھیوں نے اتفاق کیا، مگر عام مسلمانوں کی رائے میتھی کہ مدینہ سے باہرنکل کر جنگ لڑی جائے، ساتھیوں نے اتفاق کیا، مگر عام مسلمانوں کی رائے میتھی کہ مدینہ سے باہرنکل کر جنگ لڑی جائے، اور اس پران کو اصرار بھی تھا، چنانچہ سب سے پہلے جس شخص نے اکثریت کے فیصلہ پڑمل کیاوہ خود حضور کی ذات گرامی تھی، حضور نور اُ گھر تشریف لے گئے، اور ہتھیار بند ہوکر مدینہ سے باہرنکل خود حضور کی ذات گرامی تھی، حضور نور اُ گھر تشریف لے گئے، اور ہتھیار بند ہوکر مدینہ سے باہرنکل

گوحضور ہی کی رائے سے اختلاف کرنے کی بناپر سلمانوں کو چند حوادث کا سامنا کرناپڑا،

جس ہے معلوم ہوا کہ حضور ہی کی رائے درست تھی ، مگر فیصلہ کے بعدسب سے پہلے خود حضور نے اس چمل کر کے ریسبتل دیا کہ ذاتی اور شخص رایوں کالحاظ فیصلہ سے قبل تک ہے، فیصلہ کے بعد شخصیتوں کواجتاعی فیصلے کے تابع ہوجانا جا ہے۔

حضور کی اس سنت پرآپ کی وفات کے بعد آپ کے صحابہ نے بھی عمل کیا ،عہد صدیقی میں فتی ارتداد کے موقعہ پراکش صحابہ کی رائے میتی کہ مرتدین اور مانعین ذکو قاسے جنگ نہ کی جائے بلکہ ان سے مصالحت کا رویہ اختیار کیا جائے جب کہ اقلیت کی رائے میتی جن میں حضرت ابو بکر صدیق شرفیرست تھے، کہ مرتدین اور مانعین ذکو قاسے جنگ ہونی چاہئے، آخر کا ربحث ومباحث کے بعد حضرت صدیق کی رائے کے مطابق جنگ کا فیصلہ ہواتو میدانِ جہاد میں سب سے پیش پیش وہ صحابہ دکھے گئے، جو دور ران مشورہ جنگ کی مخالفت کر ہے تھے۔ (۱)

### جمہوریت اور آمریت کی ناکامی کے اسباب

یہ اسلامی شورائیت کا وہ زریں اصول ہے جس سے بہت کا ان پریشانیوں اور دشواریوں کا سدباب کیا جا سکتا ہے جو جمہوریت سے نظم وقانون کے لیے پیدا ہور ہے ہیں، می ہے کہ جمہوریت کی بنیا دہمی شور کی ہی پر ہے، اور انقلاب فرانس کے بعد یورپ نے اسلامی شوارئیت کی تقلید میں جمہوری شام کو متوقع کا میا بی حاصل نہ ہوسکی، جمہوری حکومتوں میں خودسری، بغاوت، فرقہ واریت، اور تشد دو انتشار کے ایسے ایسے واقعات رونما ہوئے اور ہورہ ہیں کہ لوگ شورائی نظام کی کا میا بی کو بھی شک کی نگاہ سے دیکھ رہے ہیں، مگر در حقیقت جمہوریت کی کہ لوگ شورائی نظام کی کا میا بی کو بھی شک کی نگاہ سے دیکھ رہے ہیں، مگر در حقیقت جمہوریت میں ناکا می کا بنیا دی سب اس چیش بندی کا فقدان ہے، جو اسلامی شورائیت میں ملتی ہے، جمہوریت میں فیصلہ اکثریت کے مطابق ہوتا ہے، مگر اقلیت کو فیصلے کے بعد بھی اس کے خلاف ہولئے تقریر کرنے فیصلہ اکثریت کے فیصلہ کا با ٹیکاٹ کردی تی اور کیچڑ اچھا نے کی کھلی چھوٹ ہوتی ہے، بلکہ بعض اوقات تو اقلیت اکثریت کے فیصلہ کا با ٹیکاٹ کردی تی

<sup>(</sup>١) التشريع البياكي الاسلامي: ج ار٣٨

ہے،احتجاجی بندمناتی ہے،اوراس قانون کے نفاذ میں مختلف رکاوٹیس کھڑی کرتی ہے، جوا کثریت کی رائے سے پاس ہوتا ہے۔

ان تمام خرایوں کی جڑیہ ہے، فیصلہ کے بعد قانونی طور پرسب سے پہلے اقلیت کے ہی طرز ممل پر پابندی عاکد ہونی چاہئے، مگر نام نہاد جمہوری حکومتوں نے یہ کرنے کے بجائے، ڈکٹرواور اورخود مخار نظام حکومت کا رویہ اختیار کیا، تاکہ نظم سلطنت پر کنٹرول رکھا جاستے، مگر تاریخ کے طویل تجربات تباتے ہیں کہ ڈکٹیر شپ اور آمریت بہت زیادہ دنوں تک نہیں چل سکتی، وہ بھی اس وقت جمب کہ اسلام کی بدولت پوری دنیا ہیں آزادی کی لہر پھیل گئی ہے، آمریت اور شہنشا ہیت نتیجہ کے طور پر ملک میں ایک بھیا نگ انقلاب جنم دیتی ہے، حکومت جب تک اپنے ملک کے جوام کی صحح میں نیک مصل نہ کرے گی اور ان کے عمومی تصورات و خیالات سے قائدہ نہ اٹھائے گی ، اس فیائندگی حاصل نہ کرے گی اور ان کے عمومی تصورات و خیالات سے قائدہ نہ اٹھائے گی ، اس فیت تک نہ جوام کو حکومت پر اعتاد قائم ہوسکتا ہے، اور نہ حکومت عوام کے ساتھ کوئی مخلصانہ برتاؤ وقت تک نہ جوام کو حکومت پر اعتاد قائم ہوسکتا ہے، اور نہ حکومت عوام کے ساتھ کوئی مخلصانہ برتاؤ

آمریت اور جمہوریت کے مابین اسلامی شورائیت ہی ایک ایسانظام عدل ہے، جس بیل دونوں کے صالح عناصر اور جو ہری اجزاء موجود ہیں، آمریت کی بنیا دوراصل مع وطاعت پرہے، کہ رعایا پر اپنے امیر کی اطاعت لازم ہے، اوراس سے بغاوت سخت جرم ہے، اورجہوریت کی بنیاد شورائیت پرہے، جس بیل ملک کے تمام عوام سے قیام عکومت کے بارے میں دائے طلب کی بنیاد شورائیت پرہے، جس میں ملک کے تمام عوام سے قیام عکومت کے بارے میں دائے طلب کی جاتی ہے، اسلامی نظام حکومت میں بیدونوں خوبیاں نہایت اعتدال اور تو از ن کے ساتھ موجود ہیں، ایک طرف اسلام اپنے عوام کوامیر کی اطاعت کا بختی سے حکم دیتا ہے، اوراس کی نافر مانی کوخدا اور رسول کی نافر مانی قرار دیتا ہے، تو دوسری طرف حکم انوں کو پابند کرتا ہے کہ وہ کوئی کام ملک کے اور رسول کی نافر مانی قرار دیتا ہے، تو دوسری طرف حکم انوں کو پابند کرتا ہے کہ وہ کوئی کام ملک کے املی دانش کے مشورے سے بغیر نہ کریں، یہاں تک کہ حکم ان کا امتخاب بھی ارکان شور کی کے مشورے سے بونا ضروری ہے، ان دونوں خو یول نے اسلامی نظام حکومت کوالی کامیاب اور مثالی سلطنت بنادیا، جس کی مثال بیش کرنے سے دنیا عاجز ہے۔

آمریت اورجمہوریت دونوں نے اسلام کے ایک ایک جزوکولیا، اوردوسرے کوچھوڑ دیا،
جس کی بناپر دونوں نا کام څابت ہوئے، اٹھار ہویں صدی کے انقلاب کے بعد فرانس نے آمریت کا
پردہ چاک کیا، اور آج کے حالات جمہوریت کی ناکامی کی داستان لکھر ہے ہیں، اس لیے آج کے
دور ہیں بھی اسلامی نظام حکومت کے سواکوئی نظام نہیں ہے، جودنیا میں امن وامان اورخوشحالی
وفارغ البالی پیدا کر سکے، اور آج اس نظام کی اس سے زیادہ ضرورت ہے، جنتی دنیا کوساتویں
صدی عیسوی میں تھی۔

**(p**')

#### تحديداختيارات كانظريه

سب سے پہلے اسلام ہی نے حاکم کے اختیارات کی تحدید کانظریہ پیش کیا ، اور سرکاری چیزوں میں حکومت کے آزادانہ تصرفات پر پابندی لگائی ، اس کے لیے پچھ حدود مقرر کئے ، جن سے تجاوز کرناظلم قرار دیا ، اس نظریے کی بنیاد تین چیزوں پر ہے۔

- (۱) حکرال کے لیے مدد دِ اختیارات۔
- (۲) مدود سے تجاوز پر حاکم وقت کی گرفت۔
  - (m) قوم كوعزل امير كااختيار

#### (۱) حکمرال کے لیے حدودِ اختیارات

اسلام سے قبل حاکم کے اختیارات کی کوئی حد نہ تھی، اسے ہرطرت کے تصرف کی قانونی اجازت ہوتی تھی، حاکم ومحکوم کارشتہ آقا اور غلام کا ہوتا تھا، جس طرح آقا اپنے غلام پر ہرطرح کا اختیار رکھتا ہے اس طرح حاکم وقت کواپئی رعایا پر پورے بورے اختیارات حاصل تھے، حاکم کی

ہرخواہش کی تکمیل رعایا کا منصی فریضہ تھا، حاکم جب جاہتا اپنی رعایا کو انتھی سے ہنکا کرجنگل پہونچا دیتا، اور جب جاہتا شہروں میں بسادیتا، بیسب پچھ توت واقتد ارکا کھیل ہوتا تھا، جب تک حاکم کے پاس قوت ہوتی وہ اپنی رعایا کا ہرممکن استحصال کرتا، اور جوں ہی اس کی قوت کمزور پڑتی رعایا اس کی اطاعت سے آزاد ہوجاتی، اور بعض مظلوم تو اس کی جان کے در بے ہوجاتے، غرض نہ عوام کے زد کی محکومیت کا کوئی معیارتھا، اور نہ حاکم کے اختیارات وتصرفات کے لیے کوئی حدتھی۔

اسلام نے آ کرسب سے اول حاکم کے لامحدود اختیارات کی تحدید کی ، حاکم ومحکوم کے دشتے کومعتدل بنایا، طافت کے بجائے اجتماعی حاجات کی تنکیل اورانسانی قدروں کی حفاظت کو حکومت كامنشور قرار ديا، جس كے ليے حاكم ومحكوم كى مشتر كه وحدت اور بالهمي موافقت ضروري ہے، اى ليے عوام کو بیراختیار دیا کہ وہ حکومت کے لیے ایسے شخص کاانتخاب کریں جوان کے اجماعی تقاضوں کو پورااورعمومی مصالح کی نگرانی کر سکے، اور حاکم کو پابند کیا کہ وہ حق کے خلاف قدم نہ اٹھائے، انسانی قدروں کو یا مال نہ کرے، قو می تقاضوں کومحسوں کرے، اور حدود سے تجاوز نہ کرے، ور نہ قوم کواختیار ہوگا کہاس کومعزول کر کے کسی دوسرے لائق انسان کواپنا جا کم بنالے، اسلام نے اس تصور كا بھى خاتمہ كيا، جوصد يوں سے چلاآ رہاتھا، كەحكومت كى ايك خاندان كاحق ہے، اور بيرايك وراثت ہے، جولامحالہ وارثوں کوہی ملے گی ،اسلام نے اس کی جگہ بیصالح تصور دیا کہ حکومت دراصل خداوررسول کی نیابت و جانشینی ہے،اس لیے جس طرح رسول الله صلی الله علیہ وسلم دین وانسانیت کی حفاظت اوراجماعی سیاست کی پاسداری کرتے تھے، ای طرح امام وقت پر بھی لازم ہے کہ وہ ایخ یا سیخ خاندان کے بجائے پوری قوم کی فلاح و بہبود کی فکر کرے۔(۱)

علامه ماوردي نے حاكم كے فرائض شاركرتے ہوئے لكھا ہے:

(۱) دین کی حفاظت(۲) نظام امن کا قیام (۳) حدود کا نفاذ (۴) احکام الّبی کا جراء (۵) سرحدوں کا تحفظ (۲) طاغوتی طاقتوں کےخلاف اعلانِ جہاد (۷) قومی سر مایوں کی مگرانی

<sup>(</sup>۱)الاحكام السلطانية: ٣

(٨) حكومت كے ملاز مين اور الل كاروں ميں تناسب كے ساتھ وظائف كي تقيم (١)

محربیسب ان حدود کے اندرہونا چاہیے ، جواللہ نے مقرر کئے ہیں، اور قوم پرا مام کی اطاعت ای وقت تک لازم ہے جب تک کہ امام اپنے کوئی الواقع خدااوررسول کا نائب سمجے، اور اس کے مقتضی پر چلے، خدائی قانون سے آئراف کرنے کے بعدوہ مندحکومت پر بیٹھنے کا اہل نہیں رہتا، اس کے بعدمندحکومت پر قابض رہار اسر غاصبانہ قبضہ ہوگا، قرآن کی بہت ی آیات میں امام کوخدائی قانون کے مطابق فیصلہ کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔

وان احكم بينهم بماانزل الله. (٢)

ترجمه: اوران كورميان الى قانون كم طابق فيط يجيح جوالله في نازل كيا ب-" ثم جعلناك على شريعة من الامر فاتبعها و لاتتبع اهواء الذين لا يعلمون. (٣)

ترجمہ: بھرہم نے آپ کودین کے ایک دستور پر قائم کیا، پس آپ اس کی پیروی سیجے، اور نادانوں کی خواہشات برنہ چلئے۔''

ومن لم يحكم بماانزل الله فاولئك هم الكافرون. (٣)

ترجمہ: اور جواللہ کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ ہیں کرتے وہی لوگ کافر ہیں۔'
ان تمام آیات میں حاکم وقت کوخدا کے نازل کردہ قانون کا پابند کیا گیا ہے، جواس کی صاف دلیل ہے کہ اسلام کے نزدیک حاکم کے اختیارات فیر محدود نہیں ہیں، بلکہ اس کے لیے بھی بہت سے قیودو ضوابط ہیں، جن کی پابندی حکومت کے لیے لازی ہے، حرام وطلال کے مسئلے میں وہ قوم کے افراد کی طرح ایک فرد ہے بس اجماعی ذمہ داریاں اس کی زیادہ ہیں، ورنہ افرادی فرمہ داریاں اس کی زیادہ ہیں، ورنہ افرادی فرمہ داریاں اس کی زیادہ ہیں، ورنہ افرادی فرمہ داریاں اس کی ترادہ ہیں، ورنہ افرادی فرمہ داریاں اس پر بھی بعینہ وہی ہیں جوقوم کے ایک فرد کے لیے ہوتی ہیں۔

## (٢) حدود سے تجاوز برحاکم وقت کی گرفت

اسلام سے پہلے جتنے قوانین ملتے ہیں ان میں حاکم کی کسی بھی خلطی پرخواہ وہ کتنی ہی ہوی
کیوں نے ہو،کوئی باز پرس نہیں کی جاسکتی تھی ، انسانی قانون صدر مملکت ، یاصدر جمہوریہ کو مصدر
قانون قرار دیتا ہے، اس لیے وہ قانون کی گرفت سے بالاتر ہوتا ہے، بعض مما لک کے دستور میں
بادشاہ کوا یک مقدس شخصیت کا درجہ دیا گیا تھا، جس سے خلطی کا امکان ہی نہیں تھا (بالفاظ دیگراس کی
غلطی کو فلطی نہیں کہا جاسکتا تھا، بلکہ اس کی غلطی بھی حق سمجھی جاتی تھی) مثلاً اسپین ، یورپ ، بلجمیگا،
مصر، اٹلی اورروم میں جمہوریت سے قبل جوتو انین رائج متھان میں بید فعہ بھی موجود تھی۔

انیسویں صدی عیسوی ہے بل تک جمہوری نظام میں بھی صدر جمہوریہ کی بھی جرم کا قانونی طور پر ذمہدار نہیں گردانا جاتا تھا، البتہ انیسوی صدی عیسوی کے بعد تحریک مساوات کے زیرا ثر بعض مما لک کے قوانین میں صدر کو بھی بعض جرائم کا ذمہ دار قرار دیا گیا، گرفرانسی قانون صدر جمہوریہ کی صرف اس وقت گرفت کرتا ہے، جب کہ اس سے کی بڑی قومی خیانت کا صدور ہوا ہو، اور اس کے صرف اس وقت گرفت کرتا ہے، جب کہ اس سے کی بڑی قومی خیانت کا صدور ہوا ہو، اور اس کے لیے پختہ شہادتیں موجود ہوں، اس 11 کی جنگ کے بعد تقریباً بی قانون پولینڈ میں بھی پاس ہوا، کہ بھاری خیانت کے شور ت میں پارلیا منٹ یا قومی اکثریت صدر کے خلاف مقدمہ چلاسکتی ہے۔

بعض مما لک کے دستور میں ہے بھی تھا کہ کس بھی ملک کا بادشاہ اگر دوسرے ملک کے کی علاقے میں جا کرخلاف قانون لوگوں کی بعض چیزیں لے لے، یا خیانت کا ارتکاب کرے، تواس پرکوئی گرفت نہیں ہے، اوراس امتیاز میں اس کے خصوصی ملاز مین بھی شریک ہے، اوراس کی توجیہ ماہرین قانون ہے کہ دوسرے ملک کے باشندوں پراس مجرم بادشاہ اوراس کے ملاز مین کی ضیافت اور تعظیم و تکریم واجب ہے، اس لیے ان کی تمام چیزوں پرازخور قبل ہی سے بادشاہ کا استحقاق ثابت ہے، اوراگر ریکوئی جرم بھی ہوتو مہمان کی غلطیوں پرگرفت کرنا آ داب ضیافت کے استحقاق ثابت ہے، اوراگر ریکوئی جرم بھی ہوتو مہمان کی غلطیوں پرگرفت کرنا آ داب ضیافت کے استحقاق ثابت ہے، اوراگر ریکوئی جرم بھی ہوتو مہمان کی غلطیوں پرگرفت کرنا آ داب ضیافت کے

فلاف ہے۔(۱)

محرجیرت ہے کہ میہ آ داب واخلاق کی تلقین کی طرفہ طور پر کی جار ہی ہے، کیا خائن ہادشاہ کی بھی کوئی ذمہ داری ہیں تھی ، اور کیا خیانت کے باوجود کوئی فخص ضیافت اور تعظیم و تکریم کا مستحق رہ جاتا ہے؟

یہ ہے د نیوی قانون میں صدر مملکت کے قانونی امتیازات، د نیاوی قانون ایک طرف صدر مملکت کے اختیارات کوغیر محدود بنا تا ہے، دوسری طرف اس کے جرائم پرکوئی گرفت نہیں کرتا،
اگر کرتا بھی ہے تو ایک خاص حد تک .....سب سے پہلے اسلام نے منصب صدارت کے لیے ایک منصفانہ تصور دیا، ایک طرف اس نے حاکم کے اختیارات کو محدود کیا، اوراہ اجماعیت کا یا بند کیا، تو دوسری طرف اس نے حاکم کے اختیارات کو محدود کیا، اوراہ اجماعیت کا یا بند کیا، تو دوسری طرف اس نے حاکم کے جرائم اور غلطیوں پڑئی کے ساتھ گرفت کی۔

#### رسول الله كااسوه

حضورا کرم سلی الله علیہ وسلم ایک جلیل الفدر پینجبر ہونے کے ساتھ ساتھ ایک عظیم حکمراں بھی سے ، آپ کی ذات ہزاروں لا کھول عظمتوں اور تقدسات کی مرکز تھی ، گربار شاور بانی اپنے متعلق فرماتے تھے:

انما انا بشرمثلكم يوحي الي.

قرجمه: من توتمهارى بى طرح ايك انسان بول ، مير ك پاس وى آتى ہے- ' وهل كنت الابشراً رسولاً .

ترجمه: اور مين أيك انسان رسول بى تو مول-"

ایک بارآپ کی خدمت میں ایک اعرابی تشریف لائے، تو آپ کود کھے کران پرسخت ہیبت طاری ہوگئی، اس وفت آپ نے اپنی ہیبت کم کرنے اور اپنے کوایک عام انسان کی طرح ظاہر کرنے کے لیے جو جملہ ارشا دفر مایا تھاوہ دنیا کے سی حکمراں کی تاریخ میں نہیں ملتا، آپ نے فر مایا:

هون عليك فانما اناابن امرأة كانت تاكل القديد. (١)

ترجمه: پرداه نه کریس توایک ایسی بی عورت کا بیٹا بول جوسوکھا گوشت کھاتی تھی۔'
ایک بارآپ نے قرض لیا تھا ، قرض خواہ نے آپ سے اپنے قرض کا بختی سے مطالبہ کیا ،
حضرت عمرٌ خدمت اقدس میں بیٹے تھے ،ان کواس گنتاخی پرطیش آگیا اس پرحضور اکرم صلی اللہ علیہ
وسلم نے فرمایا:

مه ياعمر! كنت احوج الى ان تامرنى بالوفاء وكان احوج الى ان تامره بالصبر. (٢)

ترجمه: عمرهمروا جا ہے توریقا کہ مجھے قرض چکانے کو کہتے ،اوراس شخص کومبر کی تلقین کرتے ۔''

ایک باردسول الله صلی الله علیه وسلم این مرض الموت میں حضرت فضل بن عباس ،اور حضرت علی کے سہارے مسجد میں تشریف لائے ، اور منبر پر رونق افروز ہوئے ، پھر آپ نے اپنی امت کے سہارے مسجد میں انشریف لائے ، اور منبر پر رونق افروز ہوئے ، پھر آپ نے اپنی امت کے سامنے جوالودا کی خطبہ دیا ،اور معاملات کے باب میں اپنے آپ کوایک عام انسان کی شکل میں جس طرح پیش فرمایا ، وہ ایک نبی بی کی شان ہو سکتی ہے ، حکمر انور ؛ کی تاریخ ایسا نمونہ پیش کرنے سے عاجز ہے ،آپ نے خطبہ دیا:

ایهاالناس من کنت جلدت له ظهرا فهذ اظهری فلیستقدمنه و من کنت شتمت له عرضافهذ عرضی فلیستقدمنه و من اخذت له مالاً فهذا مالی فلیاخذ منه و لایخش الشحناء من قبلی، فانهالیست من شانی الاوان احبکم الی من اخذ منی حقا ان کان له او حللنی فلقیت ربی و انا طیب النفس.

ترجمه:ا كوروا من نے جس كى پيھ پركوڑ امارا ہوتو يديرى پيھ حاضر ہے وہ اس سے

<sup>(</sup>۱) التشريع الجنائي الاسلامي:۵۹/۱۵ (۲) زاد المعاد: ١٥٩/١٥/

قصاص کے لے، اورجس کی شان میں میں نے گائی دی ہو، تو میری عزت بھی حاضر ہے، وہ جھے ہے

اپنا بدلہ لے لے، اورجس کا میں نے مال لے لیا ہو، تو بید میرا مال موجود ہے، اس میں سے اپنا حصہ
لے لے، اور میری جانب ہے کسی بغض وعداوت کی پرواہ نہ کرے، اس لیے کہ بید میری شان نہیں،
سنو اہتم میں مجھے سب سے زیادہ پہند بیدہ وہ فخض ہے، جو بچھ سے حق وصول کر لے اگر اس کا حق مجھ
پرہو، یا مجھے معاف کردے، پھر میں اپنے پروردگار سے اس حال میں ملوں کہ میں خوش وخرم اور بری
الذمه رہوں۔''

اس کے بعد آپ منبر سے اترے، ظہر کی نماز اداکی ، پھر دوبارہ منبر پرتشریف لے گئے ، اور اس طرح خطبہ دیا۔ (۱)

حضور نے صدر مملکت کی حیثیت ہے جونمونہ صحابہ کے سامنے پیش کیا تھا، صحابہ خوداس کے عملی نمونہ بن گئے، آپ کے بعد آپ کے خلفاء نے جوزندگی گذاری، وہ ایک عام انسان کی طرح جس میں انسانی اور معاشرتی حقوق کے باب میں خلیفہ کوکوئی امتیاز حاصل نہ تھا۔ منمونہ صدیقی: منمونہ صدیقی:

آپ کے بعد حضرت ابو بکر صدیق مبند خلافت پر شمکن ہوئے تو بیعت خلافت کے بعدآ پ کی پہلی تقریر کے الفاظ میہ تھے۔

ایهاالناس قدولیت علیکم ولست بخیرکم ان احسنت فاعینونی وان اسأت فقومونی.

تسرجمہ: اےلوگو! بیس تہاراامیر بنایا گیا ہوں حالانکہ بیس تم ہے بہتر نہیں ہوں ،اگر بیں اچھا کام کروں تو میری اصلاح کرو۔'' اچھا کام کروں تو میری مدد کرو ،اورا گرفطی کروں تو میری اصلاح کرو۔'' اخیر میں آپ نے قوم کے ہاتھ عزل ونصب کا اختیار دیتے ہوئے فرمایا: اطيعوني مااطعت الله ورسوله فاذا عصيت الله ورسوله فلاطاعة لي عليكم. (۱)

ترجمه به بمیری تم اس وقت تک اطاعت کروجب تک میں اللہ اور رسول کا پیروکار ہوں ،اگر مجھے سے اللہ اور رسول کی نافر مانی سرز دہوتو میری اطاعت سے تم آزاد ہو۔'' شان فاروقی

حضرت فاروق اعظم جب امیرالمونین بنے، تو آپ نے وضاحت کے ساتھ ایک طرف امیر کی ضرورت پرزور دیا، تو دوسری طرف خلاف شرع کاموں پر امیر کولل کرنے تک کی اجازت دی، آپ نے ایک دن خطبہ دیتے ہوئے فرمایا:

لوددت انسى واياكم في سفينة في لجة البحر تذهب بناشرقا وغربا فلن يعجز الناس ان يولوا رجلامنهم فان استقام اتبعوه وان جنف اقتلوه.

قرجمہ: میری دلی آرزوہے کہ میں اورتم ایک کشتی میں سمندر کے نی مشرق ومغرب کا سفر کررہے ہوں اس وقت بھی لوگ اپنے میں سے کسی امیر کا انتخاب ضرور کریں، پھرا گروہ سیدھی راہ چلے تو اس کی پیروی کریں اورا گرحق ہے اعراض کرے تو اس کوتل کردیں۔

اس پرحضرت طلحہ نے عرض کیا کہآپ میہ کیوں نہیں کہتے کہ وہ حق سے انحراف کرے تو اس کو معزول کر دیں ، تو حضرت عمر ؓ نے فرمایا کہ نہیں!اس کے بعد وہ آل ہی کاسز اوار ہے۔(۲)

حضرت عمر نے اپنی زندگی میں کئی بارا پنے کوقصاص کے لیے پیش کیا، کسی پر قانونی کاروائی کرتے ہوئے ذرابھی احساس ہوتا کہ انہوں نے حدسے زیادہ بختی کردی ہے، تو فوراً اس سے کہتے کہ بھائی تم مجھ سے اپنا قصاص لے لو۔ (٣)

جبد حضرت عرض کیا گیا کہ آپ ایسانہ کیا کریں، ہم شرم سے پانی پانی ہوجاتے ہیں تو انہوں نے جواب دیا کہ:

<sup>(</sup>١) تاريخ الكائل لا ين اليمر: ١٤ - ١١ (٢) تاريخ اين اليمر المراين الخلاب الا بن الجوزي: ١١٥،١١٣ (١)

رایست وسسول السلّمه صلی السلّم علیه وسلم یعطی القود من نفسه وابابکو یعطی القود من نفسه وانااعطی القود من نفسی. (۱)

تسر جمه: میں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو بھی اپنے کو قصاص کے لیے پیش کرتے ہوئے ویکھاہے اور حضرت الو بکر کو بھی ،اس لیے میں بھی اپنے کو پیش کرتا ہوں۔'

حضرت عمران باب میں اپنے گورنروں سے بھی باز پرس کرتے تھے، ان کا حکم تھا کہ تمام گورنرموسم جج میں حاضر ہوں اور اپنے معاملات کی صفائی پیش کریں، جب پہلی بار جج کے موقعہ پرتمام گورنرحاضر ہوئے، اور عالم اسلام کے گوشے گوشے سے لوگ جج کی نیت سے جمع ہوئے، تو حضرت عمر نے بھرے جمع میں خطبہ دیا۔

ایهاالناس انی ماارسل الیکم عمالاً لیضربوا ابشار کم ولیاخذ وا اموالکم و انسما ارسلهم الیکم لیعلمو کم دینکم وسنة نبیکم فمن فعل به شیئا سوئ ذلك فلیر فعه الی فوالذی نفس عمربیده لاقصنه منه.

ية خطبه ك كرحضرت عمر وبن العاص الحيل يرسه، اورحضرت عمر على كهاكه:

اے امیر المونین! آپ کی رائے میں اگر کسی گورنر نے اپنار عایا میں ہے کسی پر تہذیب وقعلیم کے طور پرختی کی ہوتو کیا آپ اس کا بھی قصاص دلوا کیں گے؟

حضرت عمرنے فرمایا کہ:

اس ذات کی شم جس کے قبضے ہیں عمر کی جان ہے، ہیں ضرور اس سے قصاص دلواؤں گا، اور میں کیسے قصاص نددلواؤں جب کہ ہیں نے خود نبی کریم صلی اللہ علیہ دسلم کوقصاص کے لیے پیچکش کرتے ہوئے دیکھا ہے۔(۱)

اسلامی قانون کے مطابق عوام کواپنے حکمراں کے خلاف بھی مقدمہ دائر کرنے کی اجازت ہے، اوراس حکمرال کوعدالت بیں اس طرح حاضر ہونا ضروری ہے، جس طرح کہ عام لوگ حاضر ہوتے ہیں۔ ہوتے ہیں۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا واقعہ مشہور ہے کہ آپ کی زرہ گم ہوگئ تھی، آپ نے اچا تک اس زرہ کو ایک یہودی نے فورا زرہ کو ایک یہودی نے فورا نرہ کو ایک یہودی نے فورا تعلیم کے باس دیکھا، تو اس یہودی سے کہا کہ بیزرہ تو میری ہے، اس یہودی نے فورا قاضی شرت کی عدالت میں حضرت علی سے خلاف مقدمہ دائز کر دیا جب کہ حضرت علی امیر المومنین تھے، اور آپ کو ای طرح عدالت میں حاضر ہونا پڑا جس طرح کہ وہ مدعی یہودی حاضر ہوا۔ (۲)

خلافت عباسیہ میں خلیفۃ المسلمین مامون الرشید پرکسی آدمی نے مقدمہ دائر کردیا، دارالسلطنت بغداد کے قاضی بحی بن المم نے خلیفہ کے نام نوٹس جاری کی، مامون جب بحی کی عدالت میں حاضر ہوا، تو ایک خادم مامون کے پیچے پیچے ایک شاہی فرش لئے ہوئے آیا، قاضی نے بادشاہ کے اس امتیازی رویے پوفر آئکیر کی اور کہا کہ امیر المونین بیٹے میں اپنے فریق مے ممتاز بنے بادشاہ کے اس امتیازی رویے پوفر آئکیر کی اور کہا کہ امیر المونین بیٹے میں اپنے فریق مے ممتاز بنے کی کوشش نہ کیجے ،خلیفہ شرمندہ ہوگیا، اور اس نے اپنے فریق کے لیے اس طرح کا دوسر افرش لانے کو کھا۔ (۳)

## (۳) قوم کوعز لِ امیر کا اختیار

اسلام كے نزويك حاكم وقت كوحدوداللي كا پابندر ہتے ہوئے ملكى مصالح اور تقاضوں كى

(٢) التشريع البِمَا أَن الاسلامي: ج ار١٩٣

(١) تاريخ اين الاثير: ج٣٨٨ ، كماب الخراج لا بي يوسف: ٢٦

(m) التشريع البمائي الاسلام: ج ارس

بوری مرانی کرنالازم ہے، اوراس وفت بوری قوم برامام کی اطاعت بھی لازم ہے، کیکن اگر کوئی حاسم این اہلیت کھودے یا جان بوجھ کرغفلت کرے، یاحدوداللدے تجاوز کرے تواس پرلازم ہے کہوہ خود حکومت سے دستبر دار ہوکرا سے سے سی زیادہ اہل آ دمی کو حکومت سونب دے، درنداسلامی قانون کی روسے اس کو حکومت سے برطرف کر کے کسی صالح اور لائق انسان کو حکومت برلانے کا قوم كواختيار ببوگا\_

قرآن کی متعدد آیات میں اولوالا مرکی اطاعت کا حکم دیا گیاہے ، مگراس کے ساتھ میشر طبھی لگادی گئی ہے کہوہ حدود الله اوراحکام شرع کا پابند ہو۔

يايهاالذين آمنوا اطيعواالله واطيعواالرسول واولى الامو منكم فان تنازعتم في شئى فردوه الى الله والرسول ان كنتم تومنون بالله واليوم الآخرذلك خير واحسن تاويلًا. (١)

ت جسمه: اے ایمان والو!الله کی اطاعت کرو،اوررسول کی اوراولوالامر کی اطاعت کرو، پھرا گرکسی چیز میں تم جھکڑ پڑو، تو اس کواللہ اور سول کی طرف رجوع کرو، اگرتم اللہ براور قیامت کے ون پر یقین رکھتے ہو، یہ بات اچھی ہاوراس کا انجام بہت بہتر ہے۔'

حضورا كرم صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:

لاطاعة لمخلوق في معصية الخالق. (٢)

توجمه: تسي مخلوق كي اطاعت خالق كي معصيت مين نهيس كي جائے گي-''

السمع وألطاعة غلى المرء المسلم فيمااحب وكره مالم يومر بمعصية فلاسمع و لاطاعة ،متفق عليه . (٣)

ترجمه: ایک مسلمان پرخوابی نخوابی شمع وطاعت اس وقت تک فرض ہے جب تک کہی معصیت کااس کو حکم نددیا جائے ، ورنہ کو کی شمع وطاعت اس پر واجب نہیں ہے۔'' عہد نبوی کے بعد حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت فاروق اعظم اور دیگر خلفاء نے بھی قوم کے ہیں دہ اس باب کے سامنے بھی اسوہ بیش کیا ،ان خلفاء کی تقاریر کے جوا قتباسات او پر فدکور ہوئے ہیں دہ اس باب میں زریں اصول کی حیثیت رکھتے ہیں۔

اس اسلامی نظریے کی ضرورت واہمیت جتنی عہداول میں تھی اتن ہی بلکہ اس سے بھی زیادہ آج ہے، گرسب سے بہلے جس قانون نے اس نظریے کو قبول کیا ، وہ ستر ہویں صدی عیسوی میں اگریزی قانون تھا ،اس کے بعد اٹھار ہویں صدی عیسوی کے انقلاب فرانس کے بعد عام طور پر ممالک کے قانون میں قوم کو حکومت میں دخیل مان لیا گیا ،اورعوام کے لیے حاکم کے عزل ونصب کا اختیار تشکیم کرلیا گیا ۔

**(\( \( \( \) \)** 

#### تعدداز دواج كانظريه

اسلام نے ایک مرد کے لیے بیک وقت چار ہویاں تک رکھنے کی اجازت دی ہے، گرایسے مرد کے لیے جوتمام ہویوں کے درمیان انصاف کا معاملہ کر سکے، جس میں یہ طاقت نہ ہو، یا اسے اندیشہ ہوکہ وہ کسی ایک کی جانب زیادہ مائل ہوجائے گا،اور دوسرے کی حق تلفی کرے گا، تو ایسی صورت میں اس کے لیے ایک سے زائد ہو کی اجازت نہیں ہے۔ قرآن مجید کی درج ذیل آیت میں اس نظر یے ویش کیا گیا ہے:

فانكحوا ماطاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع فان خفتم الاتعدلوا فواحدة. (١)

ترجمه: پستم اپنی پسندیده عور تول سے تکاح کرد، دودو، اور تین تین، اور چار پار اگر تمهیں اندیشہ دوکتم انصاف نہ کر سکو گے تو صرف ایک سے تکاح کرد۔ اسلام کار نظری فطرت انسانی کے عین مطابق ہے، اور ای سے نکاح کے مقاصد اور مصالح کی بخیل بھی ہوتی ہے، اس کے متعدد اسباب ہیں:

(۱) اسلامی شریعت میں زنابدترین جرم ہے، اوراس کی سزاہمی اتن بی سخت ہے، اس لیے کہ اس کے سزاہمی اتن بی سخت ہے، اس لیے کہ اس سے معاشرے میں بہت سی اخلاقی خرابیاں جنم لیتی ہیں، خاندانی زندگی جاہ ہوتی ہے، اور نسل انسانی پر بدترین اثرات مرتب ہوتے ہیں۔

زنا ہے دو کئے کا مطلب ہے کہ اس کے اسباب ومحرکات بھی ختم کردیے جائیں ایساما حول بنایا جائے جس میں شریف النفس انسان زنا ہے اپ آپ کو محفوظ رکھ سکے ، ای غرض ہے اسلام نے پردہ کا تھم دیا ، عورت مرد کے اختلاط پر پابندی لگائی ، عورتوں کو بلاضر ورت گھر سے باہر نگلنے ہے منع کیا ، تعداد از دواج بھی اس کا ایک حصہ ہے ، اس لیے کہ بعض مردا سے صحت مند ہوتے ہیں یا ان پر جنسیت اتنی غالب ہوتی ہے کہ وہ ایک ہوئی سے مطمئن نہیں ہو پاتے ، اسی صورت میں ایک سے جنسیت اتنی غالب ہوتی ہے کہ وہ ایک ہوئی سے مطلب اس کے سوا کچھ نہ ہوگا کہ یا تو وہ اپنی اس ہوئی کو جنسی تشدد کا شکار بنا کمیں یا پھر وہ زنا میں مبتلا ہوجا کمیں ۔

(۴) دوسری بات سے کہ مردم شاری سے اندازہ ہوتا ہے کہ دنیا کے ذیا دہ ترصے میں عورتوں کی تعداد مردوں کے مقابلے میں زیادہ ہے، اگرتمام مردوں کو صرف ایک عورت سے شادی کرنے کا پابند کر دیا جائے، تو باقی عورتوں کے لیے مردکہاں سے آئیں گے، اس کالازی نتیجہ سے ہوگا کہ وہ اپنی پوری زندگی ای کنوار پن میں گذاردی، اوراپنے نفس کے ساتھ مقابلہ کریں کیکن سے انسانی فطرت کے خلاف ہے ہے بھی نہ ہو سکے گا، اس سے زنا اور بہت می اخلاقی خرابیاں پیدا ہوں گی، اور پورامعا شرہ تناہ ہوکر رہ جائے گا، آج بورپ اور مغربی تہذیب سے متاثر مما لک میں آئے ون اس کے خمو نے دیکھنے کو ملتے رہتے ہیں۔

(س) بعض اوقات جنگیں ہوتی ہیں ،ان میں عموماً مردار تے ہیں ، اور بھاری تعداد میں مرد مارے جاتے ہیں ،اور بھاری تعداد میں مرد مارے جاتے ہیں ،ایسے موقعہ پرعورتوں کی شرح مردوں کے مقابلے میں کئی گنازیادہ ہوجاتی ہے ،

اس صورت میں تعداداز دواج کی اجازت ملک وقوم کی بہت بڑی ضرورت بن جاتی ہیں۔

(۳) مرداور عورت کی استعداد اور صلاحیت میں بڑا فرق ہے، جنسی کھاظ سے مردائی صحتندانہ زندگی تک ہروقت اپنے کوآبادہ محسوں کرسکتا ہے، اس کے برخلاف عورتوں کی ہروقت آبا ہے، جواوسطاً ایک ہفتہ تک رہتا ہے، آبادگی بہت مشکل ہے، کیوں کہ ہر مہینے عورتوں کو چیف آتا ہے، جواوسطاً ایک ہفتہ تک رہتا ہے، اور حالت چیف میں اسلامی قانون کی رو ہے وطی کرنا جائز نہیں ہے، اور طبی کھاظ ہے بھی یہ بہت نقصان دہ عمل ہے، ای طرح عورت ولادت کے بعد نفاس میں مبتلا ہوتی ہے، جو چالیس (۴۸) روز تک روسکتا ہے، اس اثنا بھی مرد کاانی بیوی ہے قریب ہونا درست نہیں، سوال یہ ہے کہ جم وقت عورت ان حالات سے دو چار ہو، اور مرد کو جنسی ضرورت کا احساس ہو، وہ کیا کرے؟ شریعت نے ایسے، بی مواقع کے لیے تعدداز دواج کی اجازت دی ہے۔

- (۵) یوں بھی مرد کی فطرت میں کئی عورتوں کی طلب ہے، جیبا کہ مرد کے نفیاتی تجزیے سے ثابت ہوتا ہے، ایک مرد ایک عورت پر قانع نہیں رہ سکتا ہے، فطری تجدد کے پیش نظرا سے ایک کے علاوہ کی بھی تلاش رہتی ہے، فطرت کے اس تقاضائے جدت کا لحاظ کرتے ہوئے بھی اسلام نے تعدداز دواج کی اجازت دی ہے۔
- (۲) نکاح کا مقصد توالدو تناسل ہے، بعض مرتبہ جس عورت سے انسان شادی کرتا ہے، اس میں پیدائشی طور پر بچہ پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں ہوتی، اگر مردکواس کے علاوہ کسی عورت سے شادی کرنے کی اجازت نہ دی جائے تو وہ مقصد نکاح کی تکمیل نہ کرسکے گا، اور اولاد کی تعمیل نہ کرسکے گا، اور اولاد کی تعمید (جو ہرانسان کی فطری آرز و ہے) سے وہ محروم رہ جائے گا۔
- (2) جولوگ آج ہے قبل اسلام کے تعدد از دواج پر اعتراض کرتے تھے، پہلی اور دوسری جنگ عظیم کے بعد عور توں کی شرح تعداد کود کھے کرخود وہ لوگ تعدد کے بارے میں سنجیدگی کے ماتھ غور کرنے لگے ہیں، اس کے علاوہ ایک ہوی پر انحصار کی صورت میں یورپ بدکاری کے جس دلدل میں پھنس چکا ہے، اور کلب تھیٹر سینما ہال، اور طوا کف خانوں میں جوعیا شیاں ہور ہی ہیں، ان

کود کیستے ہوئے ،خوداگر بزمصلحین بھی اسلام کے نظریۂ تعدد کواختیار کرنے کی تبحویز پیش کرد ہے ہیں، اور ہمیں یقین ہے کہ ایک وفت آئے گا، کہ دنیا دوسر ہے تو انین کی طرح اسلام کے اس قانون کوبھی چار دنا چار قبول کرلے گی، انشاء اللہ۔(۱)

**(Y)** 

### د بون معلق چندنظریات:

اسلام نے آج سے چودہ سو(۱۴۰۰) سال قبل دیون سے متعلق چندایسے نظریات دیے تھے، جوآج کے ترقی یافتہ دور میں بھی جدیدترین نظریات کہلاتے ہیں،قرآن کی ایک آیت میں سے نظریات ایک تنگسل سے بیان کئے گئے:

يايهاالذين آمنوا اذ تداينتم بدين الى اجل مسمى فاكتبوه وليكتب بينكم كاتب بالعدل ولأياب كاتب ان يكتب كماعلمه الله فليكتب وليملل الذى عليه الحق وليتق الله دبه ولا يبخس منه شيئاً فان كان الذى عليه الحق سفيها او ضعيفا او لايستطيع ان يمل هوفليملل وليه بالعدل واستشهدوا شهيدين من رجالكم فان لم يكونا رجلين فوجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء ان تضل احد اهما فتذكر احداهما الاخرى ولاياب الشهداء اذا مادعوا ولاتساموا ان تكتبوه صغيرا اوكبيرا الى اجله ذلكم اقسط عندالله واقوم للشهادة وادنى الاترتبابو الاان تكون تجارة حاضرة تديير ونها بينكم فليس عليكم جناح الاتكتبوها واشهدوا اذا تبايعتم ولايضار كاتب ولاشهيد وان تفعلوافانه فسوق بكم واتقوا الله وبعلمكم الله والله بكل شئى عليم. (٢)

قرجمه: اے ایمان والو! جبتم کی معین مدت کے لیے اوحار کالین وین کروتو اس کولک لیا کرو،اوراس کو تکھے تبہارے ما بین کوئی لکھنے والا انصاف کے ساتھ،اور جسے لکھنا آتا ہووہ لکھنے ہے ا تکار نہ کرے، بلکہ جس طرح اللہ نے اس کو سکھایا ای طرح وہ دوسروں کے لیے لکھنے کے کام آئے، اور بید ستاویز لکھائے وہ جس پرحق عائد ہوتا ہے، اور وہ اللہ سے جواس کارب ہے، ڈرے اوراس مں کوئی کی نہ کرے اور اگروہ جس برحق عائد ہوتا ہے، نادان یاضعیف ہو، یالکھواندسکتا ہو، تو جواس کا ولی ہو، وہ انصاف کے ساتھ لکھوادے اوراس برائے لوگوں میں سے دومردوں کوگواہ تھبرالو، اگردومرد نہ ہوں، توایک مرد اوردوعورتیں سی، یہ گواہ تمہارے پیندیدہ لوگوں میں سے ہوں، دوعورتیں اس لیے کہ ایک بھول جائے گی تو دوسری یا دولا دے گی، اور گواہ جب بلائے جائیں تو آنے سے انکارنہ کریں، اور قرض چھوٹا ہو یا بڑا، اس کی مت تک کے لیے اس کو لکھنے میں تسامل نہ برتو، ميه مدايات الله كے نز ديك زيا ده قرين عدل، گوائي كوزياده تھيك ركھنے والى ، اوراس امر كے زياده قرین قیاس ہیں کہتم شبہات میں نہ پڑو، ہاں!گرمعاملہ دست بدست کین دین اور دست گرداں نوعیت کا ہوتب اس کے نہ لکھنے میں کوئی حرج نہیں اورتم کوئی معاملہ خرید وفر وخت کا کروتو اس صورت میں بھی گواہ بنالیا کرو، اور کا تب یا گواہ کوئسی طرح کا نقصان نہ پہو نجایا جائے ، اور اگرتم ایبا کرو گے، تومیتمهاری بزی زبردست نا فرمانی بوگی ،اورالله سے ڈرتے رہو،الله تعلیم دے رہاہے،اورالله ہرچزکوجانتاہے۔

اس آیت کریمه میں دیون سے متعلق چند بنیادی نظریات کی تعلیم دی گئی ہے۔

- (۱) ادهارلين دين مين لكصنه كاحكم\_
- (۳) دستادیز بکھوانے کا اختیار اس کو ہے جس پرخت عا کد ہوتا ہے۔
  - (٣) مخلشهادت سے بازر ہے پر پابندی کا حکم۔
- (۵) کا تب دگواہ کے اوصاف وشرا کط اور ان ہے متعلق اخلاقی ہدایات۔

## (۱) اوهارلین دین میں لکھنے کا حکم

اسلام نے ادھارلین دین کی صورت میں ایک عقد نامہ تیار کرنے کا تھم دیا خواہ دین میں میں وا ہویا بردا، دین کے مفہوم میں ہروہ عقد شامل ہے، جو دونوں فریق میں سے کوئی فریق اپنے ذمہ لازم کرتا ہے، اس میں قرض، رہن، نجے، اور کسی کام کا عہد وغیرہ سب شامل ہیں۔(۱)

شریعت نے بیتھم ایسے ماحول میں دیا تھا، جس میں لکھنے پڑھنے کا کوئی رواج نہیں تھا، حرب قوم ایک ان پڑھ قوم تھی، ریکستانی صحرا اور پھر ملی چٹانوں میں رہتے ہوئے اس میں عجیب قتم کی وحشت اور خشونت پید ہوا گئتھی، اس میں مستقبل کی طرف بار کی کے ساتھ دیکھنے کی صلاحیت نہی، مگر اسلام چونکہ کممل اور ابدی قانون تھا، اور وہ دنیا میں انسانیت کے ارتقاء اور اس کوفکری وتہذی عظمتوں ہے آشنا کرانے آیا تھا، اس لیے اس نے یہ نظریہ پیش کیا، تا کہ ایک طرف ان پڑھ عربوں میں لکھنے پڑھنے کارواج پیدا ہو، ان کی نگاہ میں لکھنے کی اہمیت ظاہر ہو، اور وہ بھی دنیا کی سیاست، میں لکھنے پڑھنے کارواج پیدا ہو، ان کی نگاہ میں لکھنے کی اہمیت ظاہر ہو، اور وہ بھی دنیا کی سیاست، اور انسانی اقد ارکوا چھی طرح سمجھ سکیں، دوسری طرف اس کے ذریعہ حقوق کی حفاظت ہو، اور شکوک وشبہات کی راہ پیدا نہ ہو، اس لیے کہ جب دونوں کے دستخط کے ساتھ عقد نامہ تیار ہوگا اور حقوق کی حفاظت بھی ہوگا۔

وحت تلفی ، یابد دیا نتی کا کوئی شبہ نہ ہوگا اور حقوق تی کہ خب دونوں کے دستخط کے ساتھ عقد نامہ تیار ہوگا۔

اسلام کا چودہ سو(۱۴۰۰) سالہ قدیم نظریہ دورحاضر کا جدیدترین نظریہ ہے، بین الاقوامی قانون نے بھی الفوامی قانون نے بھی الفارہ ویں صدی عیسوی کے اداخر سے تمام لوگوں پر تعلیم کوضر دری قرار دیا ہے، تاکہ دنیا کاعلمی معیار بلند ہو، یہ اسلامی نظریۂ دین کے سیاسی اوراجتماعی پہلوکی تقلید ہے۔

اٹھار ہویں صدی کے اواخر اور انیسویں صدی کے اوائل میں انقلاب کے بعد فرانس نے بعد فرانس نے بعد فرانس نے بھی قانونی طور پر اس نظریے کوشلیم کرلیا، کہ اگر دین مؤجل بڑی مقدار میں لیاجائے ،تواس کولکھناضروری ہے،عام بورپ کا قانون بھی بہی ہے،کین ماہرین قانون کہتے ہیں کہ دین کے

<sup>(</sup>١) التشريع البنائي الاسلام: ج ار ٥٦

کھنے کے لیے کسی بڑی مقدار کی قیدنگا نامناسب نہیں ہے، ہر چھوٹے بڑے دین کے لیے لکھناضر دری قرار دیا جانا چاہئے، چنانچہ یورپ کے بعض ممالک نے اس نظر بے کوبغیر کسی قید کے مان لیا ہے، اور جمیں امید ہے کہ یورپ کے باتی ممالک بھی اس کو بہت جلد مان لیں سے، انشاءاللہ۔(۱)

## (۲) دست گردان تجارتی عقو د کااستناء

البته اس سے قرآن نے ان تجارتی عقو د کا استثناء کیا ہے، جودست بدست ہوں ان میں لکھنے کی کوئی حاجت نہیں ہے، اس لیے کہ ایسے معاملات ایک ہی مجلس میں تمام ہوجاتے ہیں، آئندہ کے ساتھان کا کوئی تعلق نہیں ہوتا، اس لیے ان کے بارے میں کسی نزاع یا بدگانی کا امکان نہیں ہے، لہذا ان کونہ لکھنے میں کوئی مضا کہ نہیں ہے۔

اسی طرح اضطراری صورتوں کا بھی استثناء ہے، مثلاً کوئی شخص سفر میں کسی سے ادھار معاملہ کر ہے، اور وہاں لکھنے والا کوئی موجود نہ ہو، تو نہ لکھنے کی اجازت ہے، البتہ اس صورت میں صانت کے لیے قرض دہندہ کے یاس کوئی چیزر ہن رکھنا ہوگا۔

وان كنتم على سفرولم تجدوا كاتبافرهان مقبوضة فان امن بعضكم بعضاً فليؤد الذي اوتمن امانته وليتق الله ربه والاتكتموا الشهادة ومن يكتمها فانه اثم قلبه والله بما تعملون عليم. (٢)

تسرجسه: اوراگرتم سفر میں ہوا ور کا تب ندل سکے، تو رہن قبضہ میں کرا دو، پس اگرایک دوسرے پراعتمادی صورت نکل آئے تو جس کے پاس امانت رکھی گئی ہے، وہ اس کی امانت اداکرے، اور اللہ سے جواس کا رب ہے، ڈرے، اور شہاوت کو چھپاؤ مت، جواس کو چھپائے تو وہ یا در کھے کہ اس کا دل گندگار ہے، اور اللہ جو پھتم کررہے ہواس کو جانے والا ہے۔''

آج کے جدید توانین نے اسلام کے اس نظریے کوبھی قبول کرلیا ہے، بلکہ بیان کے نز دیک اس دور کا اہم ادر جدید ترین نظر یہ ہے۔

## (۳) دستاویز لکھوانے کا افتیار

اسلام نے دستادیز لکھوانے کا اختیاراس کو دیاہے، جس پرحق عائد ہوتاہے، اوروہ خود لکھوانے پرقا درنہ ہوتو اس کا کوئی آ دی لکھوائے گا۔

وليملل الذي عليه الحق وليتق الله ربه ولايبخس منه شيئا فان كان الذي عليه الحق وليتق الله وبه ولايبخس منه شيئا فان كان الذي عليه الحق سفيها او ضعيفا اولايستطيع ان يمل هوفليملل وليه بالعدل الآيه،

ترجمه: اوربیدستاویز لکھائے وہ جس پرتن عائد ہوتا ہے، اور وہ اللہ ہے ڈرے جواس کارب ہے، اور اس میں کوئی کمی نہ کرے، اور اگروہ جس پرتن عائد ہوتا ہے، نا دان یاضعیف ہویا لکھوانہ سکتا ہو، تو جواس کا ولی ہودہ انصاف کے ساتھ کھوادے۔''

اسلام نے اس نظریے میں کمزور فریق کی رعایت کی ہے، اس لیے کہ جب وہ خودعقد کا املاکرائے گا، تو کمی بیشی یاکسی ظلم کا امکان نہیں رہے گا، دوسرا فاکدہ اس میں بیہ ہے کہ جب وہ خص عقد کا املاء کرائے گا، جس پرحق عائد ہوتا ہے، تو وہ اپنے فرائض کی ادائیگی میں مستعدر ہے گا، اور اس بارے میں کسی بدنیتی ہے دو چار نہ ہوگا۔

آج کے جدیدقانون میں اسلام کے اس نظریے کی کائی اہمیت محسوں کی جارہی ہے،
خصوصاً پور پی مما لک میں ارباب اموال کی جانب سے مزدوروں اور کمزوروں کے ساتھ جوغیر منصفانہ
برتا وَہور ہا ہے، اور طاقت والوں نے طاقت کے جنون میں کمزوروں کے جوحقوق غصب کر لئے ہیں،
ان سے بنجیدہ طبقے میں ایک بے جینی کی لہر پیدا ہوگئ ہے، ان مظالم کے انسداد کے لیے مختلف تدابیر کی
ان سے بنجیدہ طبقے میں ایک بوئی تدبیری کمزوروں کے حقوق کی حفاظت نہ کر سکیں، ہر تدبیر ناکام گئی،
آخرکار عام طور پر مزدوروں میں اور خاص بنجیدہ طبقے میں بھی لوگ اسلام کے اس نظر یے پر خور کرنے
اور اس کی افادیت و محسوں کرنے گئے ہیں، آثار پھوا سے معلوم ہوتے ہیں کہ بہت جلدتمام مغربی

<sup>(</sup>١) التشريع البينائي الاسلامي: ج الر٢٠

## (۴) تحملِ شہادت کانظریہ

قرآن نے ای آیت دین میں سی تھم بھی دیا ہے کہ اگرتم کو کسی واقعہ کے مشاہدے اور گواہ بننے کے لیے بلایا جائے تو اس سے انکار نہ کرو، بلکہ نوری اس کی دعوت پر لبیک کہہ کرمقام واقعہ تک پیونچواور اس کے چثم دید گواہ بن جاؤ۔

يهان پردوچيزين بين: (۱) تخل شهادت (۲) ادائ شهادت

آیت دین جس کا ہم ذکر کررہے ہیں، اس میں ادائے شہادت کا حکم نہیں ہے، بلکہ لل شہادت کا ہے، ادائے شہادت کا حکم قرآن کی دوسری آیات میں ہے:

والاتكتموا الشهادة ومن يكتمهافانه اثم قلبه. (١)

ترجمه: اور گوای نه چهپا د ، اور جوگوای چهپائے گااس کا دل گنه گار بوگا۔

يايها الذين آمنواكونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولوعلى انفسكم او الوالدين و الاقربين ان يكن غنيا او فقيراً فالله اولى بهما فلاتتبعوا الهوى ان تفعلوا و ان تلوؤا او تعرضوا فان الله كان بماتعملون خبيراً. (٢)

ترجمہ: اے ایمان دالو! انصاف پرقائم رہو، اللہ کے داسطے گوائی دو، اگرچہ تمہارایا مال
باپ کا یا قرابت والوں کا نقصان ہی ہو، اگر کوئی مالدار ہے یا مختاج ہے، تو اللہ ان کا خیر خواہ تم سے
زیادہ ہے، پس تم انصاف کرنے میں خواہش کی ہیروی نہ کرو، اور اگر تم زبان ملو کے، یا پچنا چاہو گے،
تو اللہ تمہارے سب کا موں سے واقف ہے۔

ان دونوں آیات میں قرآن نے تچی گوائی دینے کا تاکیدی تھم دیا ہے، اور اس بارے میں کسی قرابت یا ذاتی نقصان کالحاظ ہیں کیا ہے، آج کے انسانی قوانین بھی جھوٹی شہادت، اور کتمانِ شہادت دونوں کونا جائز قرار دیتے ہیں ،گر قرآن کی آیت دین کا پیکڑا:

ولاياب الشهداء اذا مادعوا

ترجمه: اور گواه الكارندكرين جب ان كوبلايا جائے.

اس میں قرآن نے خل شہادت کا حکم دیا ہے، کہ کی واقعہ کے مشاہدے کے لیے تم کو بلایا جائے بتواس سے نکار نہ کرو، بلکہ مقام واقعہ پر پہونچو، اور حالات کا مشاہدہ کرو، ور نہ اگر لوگ ایک دوسرے کے معاملہ میں گواہ بننے سے بچتے رہے تو معاشرے کا شدید نقصان ہوگا، پھر بی ضرورت تو کسی کے کا مہیں آئے گاتو دوسرااس کے کام کیوں آئے گا؟

می کو بھی پیش آسکتی ہے، ایک شخص آج کسی کے کام نہیں آئے گاتو دوسرااس کے کام کیوں آئے گا؟

بیدہ فظریہ ہے جو صرف اسلامی قانون کی خصوصیت ہے، آج تک کی ملک کے قانون نے اس بنیادی اصول کی اہمیت محسوس نہیں کی ، جبکہ اس دفعہ کا قانون کے اعمر ہونا نہایت ضروری تھا، اس سے محسوس ہوتا ہے کہ انسانی قانون ابھی بہت حد تک تشبہا در ناتمام ہے۔

آیت دین میں بیچار بنیا دی احکامات تھے، جن میں سے شروع کے دوکوانسانی قوانین نے قبول کرلیا ہے، تنیسر سے کی جانب رجحانات بیدا ہور ہے ہیں، اور چوتھے کا تصور بھی ابھی ان کے اندر پیدائہیں ہوسکا ہے۔

#### (۵) کاتب وشاہد کے اوصاف وشرائط

ای آیت دین میں کا تب وشاہد کی بعض الی ضروری صفات کا ذکر کیا گیا ہے، جن کے بغیر نہ عقد نامے پراعتا دکیا جاسکتا ہے، اور ندشہادت مقبول ہوسکتی ہے۔

قرآن کا تب کے بارے میں ضروری قرار دیتا ہے کہ وہ انصاف پسند طبیعت کا حامل ہو، شریعت کے احکام سے واقف ہو، متواضع اور سجیدہ ہو، کہ اس کواگر لکھنے کے لیے کہا جائے تو اٹکار ندکرے۔

شاہد کا نقشہ قرآن اس طرح کھینچنا ہے کہ وہ ایسا آدمی ہونا جا ہے جولوگوں کی نگاہ میں محبوب ومقبول ہو، یعنی اس کے اخلاق، عادات، اعمال اوراجتاعی وانفرادی معاملات غیرمعیاری نہوں مکی قانونی جرم کامر تکب نہ ہو، جہم نہ ہو، حافظ اس کامضبوط ہو، اچھی عقل وہم کا مالک ہو۔
دومرد بھی گواہ بن سکتے ہیں اور اگر دومر دبر وفت نہل سکیس تو ایک مرد اور دوعور تیں بھی کا فی
ہیں، دوعور تیں اس لیے کہ اگر ان میں ہے ایک بھول جائے تو دوسری اسے یا دولا دے، کیوں کہ
عورت خلتی طور پر ناتص العقل ہوتی ہے، اس کے علاوہ وہ کمز ور دل کی مالک ہوتی ہے، اس لیے

عدالت میں قاضی کے سامنے اس پر ہیبت طاری ہوسکتی ہے، اور اس کے حوال منتشر ہوسکتے ہیں، اس وقت عین ممکن ہے کہ اوائے شہادت میں اس کی زبان سے پچھ کا پچھ نکل جائے اس لیے دوسری

عورت اس کو یا دولاتی رہے گی، .....اس کے سواجب دوعور تیں ہول گی تو دونوں کو ایک دوسرے

سے تسلی ہوگی، خوف کا غلبہ کم ہوگا، اکیلی عورت کیسی ہی باہمت ہو گرمر دوں کے مجمع میں خصوصاً

عدالت میں جے کے سامنے اس کی ہمت جواب دے سکتی ہے، اس لیے دود دعورتوں کی رفاقت ان کے

ليتسلى بخش اور حوصله افزاء ثابت ہوگی۔

ایک بات یہ بھی ہے کہ عورت کی صنف جذباتی ہوتی ہے، ہوسکتا ہے کہ جس کے خلاف وہ گواہی دینے سے گواہی دیرہ بی اوراس کود کی کراجا تک وہ گواہی دینے سے انکارکردے، یا محبت سے مغلوب ہوکرای کی موافقت میں گواہی دے دے، یا جس کی موافقت میں وہ گواہی دے دے، یا جس کی موافقت میں وہ گواہی دے دی، یا جس کی موافقت میں وہ گواہی دے دری ہے، وہ کو کی حسین عورت ہو، اوراس کے حسد میں وہ الٹی گواہی دے وے ہیکن جب دوعورتیں ہوں گی، تو دونوں عورتوں کا کیک ہی طرح کے جذبات سے مغلوب ہونا عام حالات میں مشکل دوعورتیں ہوں گی، تو دونوں عورتوں کا کیک ہی طرح کے جذبات سے مغلوب ہونا عام حالات میں مشکل ہے، اس بنا پر شریعت اسلامیہ نے گواہی میں ایک مرد کی جگہ دوعورتوں کو ضروری قرار دیا۔

قرآن نے گواہوں اور کا تبول سے متعلق سے ہدایات بھی دی ہے، کہ ان کوخواہ تخواہ پریشان نہ کیا جائے ، اگران کوچھوٹی چھوٹی باتوں پرتنگ کیا جائے گا، تولوگ گوائی دیتا اور عقد نامہ لکھنا چھوڑ دیں گے، اور پھرسارے معاملات خصوصاً عدالتی کاروائیاں بہت زیادہ متاثر ہوںگی، جواجماً کی نقصان کا باعث ہوگا۔

#### (4)

## قانون میں قابل تبدیل اور نا قابلِ تبدیل کی تقسیم

اسلامی قانون کے بنیادی اصول نا قابل تبدیل ہیں، جب کہ ان اصولوں سے متفرع ہونے والے جواحکام عرف ورواج ، ادر حالات زمانہ سے متعلق ہیں ، وہ عرف وحالات کی تبدیلی سے قابل تبدیل ہوتے ہیں، یہیں سے مغربی مصنفین نے یہ نتیجہ اخذ کیا کہ قانون میں دو جھے ہونے چاہئے ، ایک نا قابل تبدیل جس کو' وستور' کا نام دیا جا تا ہے ، دہ دراصل اصولوں کا مجموعہ ہوتا ہے ، اور دوسرا قابل تبدیل جومتفرع مسائل کا مجموعہ ہوتا ہے۔

یقتیم دراصل قانون اسلامی سے مستعار ہے، اس تتم کی تقیم اسلامی قانون سے قبل انسانی قوانین میں نہیں ملتی۔

#### $(\Lambda)$

#### برائيوث قانون كاتصور

اسلام نے اہل ذمہ کے جوخصوصی احکام بیان کئے ہیں، ان سے اہل مغرب نے پرائیوٹ قانون (شخصی قوانین) کا تصور اخذ کیا، اور انہوں نے قانون کواس لحاظ سے دوحصوں میں تقسیم کردیا،
یعنی قانون عام، جس کا تعلق عوامی زندگی سے ہو، اور قانون غاص بعنی شخصی یا پرائیوٹ قانون، جس کا تعلق انسان کی خانگی زندگی کے مسائل سے ہو، اس طرح مغربی قانون اس باب میں ہمی اسلامی قانون کا خوشہ چیں دہا۔

#### (9)

کے ایک ایک میں طلاق و تفریق کے بعد انگلتان اور دوسرے مغربی ممالک میں طلاق و تفریق کے متعلق جوتوا نین بین مثلاً انگلتان میں عد الت سے طلاق کی بین ، مثلاً انگلتان میں عد الت سے طلاق کی دی ہیں ، مثلاً انگلتان میں عد الت سے طلاق کی ڈگری حاصل کرنے کے بعد عورت کے لیے تین سو (۴۰۰) دن کی عدت مقرر کی گئی اور بلجیم میں مطلقہ کے لیے دی (۱۰) مہینے کی عدت ہے، جواسلام کی ہی ناقص تقلید ہے، انگلتان اور بلجیم کے سوا کہیں عورت کے نکاح ٹانی کے لیے مدت انتظار مقرز نہیں کی گئی ہے۔

#### (1+)

آسٹریلیا، بلجیم، سوئزرلینڈ، اور ناروے میں صرف میاں بیوی کی باہمی رضا مندی سے ہی طلاق ہوسکتی ہے، جوقانونِ اسلام کے خلع سے التی جاتی ہے۔

#### (11)

جرمنی میں زوجین میں ہے کسی ایک کا دوسرے کوچھوڑ دینا، اوراس سے بے تعلق ہوکرر ہنا موجب طلاق نہیں ہے، جب تک کہ بیغل ایک سال تک مسلسل جاری ندر ہے، بیا بلاء کا دھندلاسا عکس ہے، سوئز رلینڈ میں اس کے لیے تین (۳) سال کی مدت ہے، اور ہالینڈ میں پانچ (۵) سال کی، دوسر ےممالک کے قوانین اس باب میں ساکت ہیں۔

#### (11)

مفقود الخمر کے لیے سوئڈن میں ۲ رسال کی مدت انتظار ہے، اور بالینڈ میں دس (۱۰) سال جواسلام کے قانون مفقو دالخمر کی نقل ہے، دوسرے ممالک کے قوانین اس بارے میں خاموش

#### (12)

### قانونی تعبیرات میں اسلامی اثرات

مغرب نے جہاں مسلمانوں سے اشیا ہے تجارت اور صنعت مستعاد کی ہیں جن کا اثر مغربی زبانوں میں مستعمل عربی الفاظ کی شکل میں اب بھی پایا جاتا ہے، وہیں اس نے اسلامی قانون کا بھی اثر قبول کیا، جوخاص طور پر مغرب کی تجارتی زبان میں زیادہ نمایاں ہے، اس کی چند مثالیں پیش ہیں:

(۱) فرانسیں تجارتی قانون میں ایک لفظ (AVAL) استعال ہوتا ہے، جس کے معنی اس صفاحت کے ہیں، جوکوئی تیسرافریق کسی ہنڈی کی تو ثیق کر کے دیتا ہے، مید لفظ عربی حوالہ سے ماخوذ ہے، جس کے معنی ہیں قریضے کو نتقل کرنا

رومی قانون کے برخلاف اسلامی قانون میں اس مشم کا انتقال قرض ہمیشہ جائز رہاہے ہیہ طریقہ پورپ کی تجارتی روایات میں ان عرب تاجروں نے جاری کیا تھا جنہوں نے یور پی تجارت میں اپنی زبان کے اثرات بھی چھوڑے تھے۔

(۲) دوسرالفظ اداریز (AVARIES) ہے جس کا مطلب مغربی قانون بحری کی اصطلاح میں وہ نقصان ہے جو کئی جہازیا اس میں لائے ہوئے سامان کو پہو نیچے ، اس لفظ کاماً خذ بھی عربی لفظ ' ایوار' ہے ، جوعربی زبان میں اس معنی میں استعمال ہوتا ہے۔

(س) نظام الاوقاف جواسلامی قانون کا ایک حصہ ہے، اور جس کا کوئی تصور رومی نظام قانون میں نہیں ملتا ،مغرب کوسلیسی جنگوں کے دوران مسلمانوں ہی سے حاصل ہوا، اینگلوامریکن قانون میں جوٹرسٹ سٹم پایاجا تا ہے، وہ اسلامی نظام اوقاف ہی کی نقل ہے۔

لے مجھے نعت میں پانفظ تلاش بسیار کے بعد بھی نال سکا ممکن ہے ہیروت میں پیامسطلاح مستعمل ہو۔

(س) بہت ہے ایسے قانونی محاورات ہیں جوروی الاصل نہیں ہیں اورمغرب میں قرون وسطی میں ستعمل ہیں، عربی قانونی محاورات سے مشابہ ہیں، اس سے افکار نہیں کیا جاسکتا کہ سیال بھی اسلامی قانون کا اثر ہی کارفر ماہے۔(۱)

(١) فلسفة التشريع في الاسلام: معنفيذ اكترمجي محمصا في صدرعد البية مرا فعد بيروت

مصنف بيك نظر

نام: اخترامام عادل قاسى

والدماجد: حضرت مولا نامحفوظ الرحمٰن صاحب دامت بركاتهم ،

ولادت: ١٠رمرم الحرام ١٣٨٨ اهمطابق ابريل ١٩٢٨ء

جائے پیدائش: منورواشریف جنلع سستی بور، بہار

ابتدائی تعلیم: گریر (حضرت والد ماجد دامت برکاتهم ، نانامحترم حضرت حاجی بیل احمد صاحب ملحاوی اور دیگراسا تذه سے ) مدرسه اسلامیه مدینة العلوم چروئند معستی بور

مدرسه خیرالعلوم بردونی صلع سستی پور

مدرسه بشارت العلوم كمرايال يتقرا در بهنگه،

مدرسه وصية العلوم الدآباد يولي،

وسطانوى تعليم: مدرسددينيه غازى بور، يولى،

فضیلت: دارالعلوم دیوبند عنم اهمطابق کرواء

افياء: دارالعلوم ديوبند ١٩٨٨ همطابق ١٩٨٨ء

ایم،اے: (اردو)میسور یونیورٹی،میسورکرنا کک دامواء (درجداول سے)

### تدريس وافتا:

دارالعلوم دیوبند (بحثیت معین المدرسین) ۱۹۸۹ ه تا ۱۹۹۰ م مدرسة عربیه سراج العلوم سیوان (بحثیت استاذ مدرس ومفتی) ۱۹۹۰ م دارالعلوم حیدر آباد (بحثیت استاذ حدیث ومفتی) ۱۹۹۱ م تا ۱۹۹۷ م دارالعلوم سیل السلام حیدر آباد (بحثیت استاذ حدیث وصدر کلیة الشریعیه ۱۹۹۹ متاسی و ارالعلوم بیل السلام حیدر آباد (بحثیت استاذ حدیث وصدر کلیة الشریعیه ۱۹۹۹ متاسی و مدرس ومفتی (سومین مناور داشریف (بحثیت مهتم و مدرس ومفتی (سومین مناوران)

تصنيفات:

ا: منصب صحابه (بهلی با قاعده کتاب) (مطبوعه د بوبند)

۲: حجازے دیو بندتک (مطبوعه دیوبند)

سو: حقوق انسانی کا اسلامی منشور (مطبوعه جامعدر بانی منورواشریف)

سم: غیرمسلم ملکول میں مسلمانوں کے مسائل (مطبوعہ جامعہ ربانی منورواشریف)

۵: حضرت شاه ولی الله د ہلوی اینے نقعهی (مطبوعہ جامعہ ربانی منور واشریف) نظریات وخد مات کے آئینے میں

٢: قوانين عالم ميں اسلامي قانون كالمتياز (مطبوعة جامعدر باني منورواشريف)

2: موجوده عبدزوال مين مسلمانون كيليح بدايات (مطبوعه جامعد باني منورواشريف)

۸: سیرت طیب کے چندامتیازی پہلو (زرطیع جامعد بانی منورواشریف)

9:سەماىپى دغوت حق ب

علاوه از میں مختلف کانفرنسوں ، سیمیناروں اور رسائل وجرائد کے لئے علمی ، دین فقہی ، خقیق فقہی ، خقیق فقہی ، خقیق فی فقہی ، خقیق فی اور اولی موضوعات برسینکٹروں مقالات ومضامین لکھے گئے -

#### ادارت:

ماهنامه حسامی حیدرآباد (بحثیت مدرتجریه <u>۱۹۹۳ء تا ۱۹۹۷ء)</u> سهاهی دِعوت حق منورواشریف سستی پور (بحثیت گرال س<sup>191</sup>ء تاحال)

> ا همتمام وانتظام: جامعه ربانی منور داشریف ضلع سستی پوربهار،

ولى آرزو علم وخفيق سے تاحیات اهتفال، جامعدر بانی كی ترقی واستحکام وقبولیت ، اسپنے لئے صحت و عافیت اور حسن خاتمہ،